
Grande Loge Nationale des Rites MaçonniquesGrande Loge Nationale des Rites MaçonniquesGrande Loge Nationale des Rites Maçonniques   

Sommaire 

Edito du G.M. 

Nouvelles 

France 

International 

Thème du trimestre : 

« La fraternité 

Universelle » 

Vu dans la presse 

Les  brèves 

Nouvelles 

internationales  

Suprême Conseil du 33ème et dernier degré pour l’Occitanie Suprême Conseil du 33ème et dernier degré pour l’Occitanie Suprême Conseil du 33ème et dernier degré pour l’Occitanie    

L
e
s 

C
a
h
ie

rs
 d

e 
R

e
ch

e
rc

h
e
 m

a
ço

n
n
iq

u
e 

so
n
t 
é
d
ité

s 
p
a
r 

le
 S

u
p
rê

m
e
 C

o
n
se

il 
d
u
 3

3
è
m

e 
e
t 
d
e
rn

ie
r 

de
g
ré

 d
’O

cc
ita

n
ie

  
Ils

 s
o
nt

 d
e
st

in
é
s 

a
u
x 

se
ul

s 
m

em
b
re

s,
 g

ra
tu

its
 e

t 
in

cl
u
s 

d
a
n
s 

l’a
d
h
é
si

o
n
 

Les cahiers 

       de recherche 

        maçonnique  
 

JOURNAL NUMÉRIQUE INTERNATIONAL 

INTERNATIONAL DIGITAL JOURNAL   

4ème trimestre 20244ème trimestre 20244ème trimestre 2024   

n°20n°20n°20   

https://scdoccitanie.org/ 

INSTITUTION  MAÇONNIQUE UNIVERSELLE 
HTTPS://INSTITUTION-MACONNIQUE-UNIVERSELLE.WEBNODE.FR/ 



2 

Le mot du Grand Maître 

4ème trimestre 2024  /  N° 20 Les cahiers de recherche maçonnique 

On parle de la « Fraternité Universelle » !  
Faisons-la ! 

 
La fraternité universelle est un concept central 
en franc-maçonnerie. Elle repose sur l'idée que 
tous les êtres humains sont liés par une fraternité 
spirituelle et morale, transcendant les différen-
ces de race, de religion, de culture et de nationali-
té. 
 
C'est sur ces principes qui visent à créer un mon-
de où la fraternité universelle est non seulement 
un idéal, mais une réalité vécue au quotidien que 
s'est constituée l'institution Maçonnique Univer-
selle.  
 
L'union est en pleine expansion, preuve si besoin 
était, que de nombreuses obédiences à travers le 
monde sont attachées aux valeurs et traditions 
décrites dans le préambule de constitution.  
 
Le but affiché est de créer des ponts entre les 
divers  pays du monde, de dépasser les obstacles 
des langues, des distances et des coutumes, afin 
de se rapprocher de cet idéal maçonnique qu'est 
la fraternité universelle.  
 
Cette union n’a pas vocation à se substituer aux 
structures existantes, ni à initier.  
Son but est de rassembler ce qui est épars en de-
hors de tout dogme, en toute liberté et aux delà 
des interdits, cela  avec les outils modernes de 
communication. 
 
En franc-maçonnerie, la fraternité universelle se 
manifeste par plusieurs principes et pratiques : 
Égalité et respect- Tolérance et ouverture d'es-
prit - Solidarité et entraide- Recherche de la vé-
rité- Amélioration de soi et de la société. 
 
Ces principes visent à créer un monde où la fra-
ternité universelle est non seulement un idéal, 
mais une réalité vécue au quotidien. 
 
La fraternité universelle est présentée comme un 
idéal à atteindre pour construire une société plus 
juste et solidaire.  
L'importance de la fraternité et de l'amitié socia-
le comme fondements d'une paix durable et d'une 
coexistence harmonieuse. 

La véritable franc-maçonnerie, respectueuse des 
traditions et des valeurs qui l'ont fondée survivra 
à toutes les épreuves et dérives qui tentent de la 
détourner de ses principes initiaux.  
 
D'un point de vue théologique, la fraternité uni-
verselle est également abordée dans les Écritures 
chrétiennes, où elle est vue comme un appel à re-
connaître chaque personne comme un frère ou une 
sœur, indépendamment de ses origines ou croyan-
ces. 
 
Cependant, la réalisation de cette fraternité uni-
verselle n'est pas sans défis. Les divisions cultu-
relles, religieuses, économiques voir politique peu-
vent constituer des obstacles majeurs. Il est donc 
impératif de travailler activement à surmonter 
ces barrières par le dialogue, la compréhension 
mutuelle et la coopération. 
L’Institution Maçonnique Universelle est ouverte 
aux obédiences qui pensent que cette Fraternité 
Universelle ne doit pas être une utopie de plus... 
 

Christian Belloc 

Grand maître de la GLNRM  
Grand Commandeur du Suprême Conseil d'Occitanie  

https://scdoccitanie.org/contactez-nous/ 
Président mondial de l’IMU 

https://institution-maconnique-
universelle.webnode.fr/ 

 
 

 



3 

Filippo GAMMICCHIA Roumanie 

Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
'La pensée critique et la franc-maçonnerie" 
 
Nous vivons à une époque où la pensée critique est 
perçue comme une menace pour l’ordre établi, au 
point que les élites mondiales cherchent à contrô-
ler l’information et à manipuler la perception col-
lective. Il n’est donc pas surprenant que ceux qui 
osent remettre en question les vérités officielles 
soient souvent étiquetés comme conspirationnis-
tes ou dangereux. Cette réaction est le reflet de 
la crainte que la pensée critique suscite chez ceux 
qui détiennent le pouvoir. La capacité d’analyser la 
réalité de manière indépendante et rationnelle est 
en effet une force capable de démasquer les men-
songes et de s’opposer aux dynamiques de contrô-
le, une arme intellectuelle redoutée par ceux qui 
cherchent à maintenir les masses dans un état 
d’obéissance passive. 
Dans ce contexte, la Franc-maçonnerie a toujours 
joué un rôle crucial. Depuis ses origines, l’Ordre a 
défendu la valeur de la liberté de pensée, encou-
rageant ses membres à développer une attitude 
critique envers le monde, loin des dogmes imposés 
par les autorités. Cette tradition de recherche 
libre de la vérité a fait des francs-maçons des 
acteurs majeurs des moments historiques d’éman-
cipation et de progrès. Pendant les Lumières, ils 
ont promu la primauté de la raison, en s’opposant à 
l’absolutisme politique et religieux, et plus tard, 
lors des révolutions sociales et politiques, ils ont 
continué à défendre les principes de liberté, d’é-
galité et de fraternité. 
Aujourd’hui, les défis auxquels nous sommes 
confrontés sont différents, mais tout aussi com-
plexes. Les technologies numériques, si elles ont 
d’un côté élargi l’accès à un éventail d’informa-
tions,  

ont aussi donné aux élites de nouveaux outils pour 
manipuler la connaissance et contrôler les récits 
mondiaux.  
Nous vivons dans un monde où les vérités déran-
geantes sont réprimées et où les voix indépendan-
tes sont souvent réduites au silence. Cependant, la 
Franc-maçonnerie, avec sa vieille tradition de pro-
motion de la pensée libre, reste un phare pour 
ceux qui cherchent à voir au-delà des apparences. 
Au sein des loges, la pensée critique n’est pas seu-
lement encouragée, elle est considérée comme un 
élément essentiel de la croissance personnelle et 
collective. Grâce à la recherche constante de la 
vérité et au refus d’accepter passivement les vé-
rités imposées d’en haut, les frères maçons culti-
vent la capacité de discerner, de douter, d’aller au
-delà de la surface. Cet esprit critique représente 
l’une des plus grandes menaces pour ceux qui sou-
haiteraient un peuple facilement gouvernable, ha-
bitué à obéir sans se poser de questions sur le 
sens profond des choses. 
Dans un moment historique où l’éducation risque 
de se transformer en un outil de dressage plutôt 
que de formation, la Franc-maçonnerie continue de 
maintenir vive la flamme de la pensée libre, rappe-
lant que la véritable connaissance naît du doute, 
de la question, de la volonté d’explorer l’inconnu. 
Des penseurs maçonniques tels que Voltaire et 
Lessing nous ont appris que le progrès humain 
n’est possible que par l’exercice constant de la 
pensée critique, qui démasque les mensonges et 
met en lumière les contradictions dans les systè-
mes de pouvoir. Les élites mondiales redoutent 
cette force intellectuelle car elles savent qu’un 
peuple capable de penser de manière autonome ne 
peut être manipulé longtemps, ne peut être soumis 
sans d’abord résister. Aujourd’hui plus que jamais, 
nous avons le devoir de réveiller cette force chez 
chaque être humain, d’allumer cette flamme de la 
raison qui, une fois illuminée, ne pourra être étein-
te facilement par les forces de l’obscurité. La 
Franc-maçonnerie nous invite non seulement à 
penser, mais à devenir des porteurs de la flamme 
de la pensée critique, capables de guider l’humani-
té vers un avenir de liberté, de justice et de véri-
té.                                                            Suite ... 

Filippo GAMMICCHIA 
Gran Maestro GOMU - MLMIR 



4 

Filippo GAMMICCHIA Roumanie 

Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 

 L’histoire nous enseigne que la lumière de la véri-
té, une fois allumée, ne peut être éteinte facile-
ment. Les francs-maçons savent que le véritable 
pouvoir ne réside pas dans la domination des au-
tres, mais dans la connaissance, dans la capacité 
de discerner, de voir au-delà de la tromperie et 
de guider l’humanité vers un avenir de plus grande 
justice et liberté. 
Ce défi est devant nous, et le chemin est lumi-
neux. La pensée critique, cultivée et promue par la 
Franc-maçonnerie, est une force irrésistible qui 
continuera à illuminer notre parcours vers un mon-
de plus libre et conscient. 

 
 

INITIATION 
 
Dès que l’humain a compris qu’il n’était pas éternel, 
il a tenté de trouver des raisons et des explica-
tions à son passage éphémère sur cette terre, et 
a essayé d’imaginer des moyens lui permettant 
d’échapper à cette funeste réalité. Les religions 
et les philosophies ont essayé pour leur part 
d‘apporter des réponses à cette angoissante ques-
tion, chacune selon son éthique et ses dogmes qui 
lui sont propres. Les religions, dans notre société 
occidentale du moins, ont promis à ceux qui auront 
eu une conduite sage et vertueuse durant leur vie, 
une résurrection après la mort, tandis que les au-
tres, ceux qui se seront mal conduits, seront 
voués aux flammes de l’enfer. La philosophie, 
quant à elle, trouvera des explications et des rai-
sons à notre existence éphémère, s’interrogeant 
sur le caractère inexorable de la mort, mais aussi 
ce que représenterait l’immortalité. Assure-t-elle 
une continuité dans une autre vie, dans un au-delà 
lointain, ou est-elle une fin dernière ? Les socié-
tés initiatiques, quant à elles, qui sont aussi vieil-
les que la civilisation elle-même, ont tenté elles-
aussi d’y apporter une réponse, en conduisant 
leurs adeptes vers une mort symbolique, prélude à 
une meilleure compréhension de la vie. Toutes ont 
abordé l’angoisse devant la mort et essayé d’y ap-
porter une réponse.  
 
Mais qu’est-ce qu’une société initiatique et à quel-
les règles se réfère-t-elle ? Contrairement aux 
dogmes établis dans les religions, une société « 
initiatique », appelée aussi « société à mystères », 
n’enseignera pas de « certitudes » à ses membres, 
mais essaiera par le biais d’une cérémonie particu-
lière, dite « cérémonie d’initiation », vécue sous la 
forme d’un psychodrame, de faire prendre cons-
cience à l’impétrant ce qu’il est réellement, de la 
réalité des mystères de ce monde, en essayant d’y 
apporter une réponse. Ce sera ce vécu initiatique, 
ce lègue ésotérique qu’elle donnera par ce biais à 
ses adeptes, qu’elle leur laissera à méditer le res-
te de leur vie.                                                               
Suite... 
 
 

 
 

 
 



5 

Suprême Conseil d'Europe 

Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 

 

Les Cahiers de recherche maçonnique 
 
Une publication trimestrielle de la Grande Loge 
Nationale des Rites Maçonniques et du  
Suprême Conseil du 33ème et dernier degré 
d’Occitanie et de l’Institution Maçonnique Uni-
verselle. 
Directeur de publication : Christian BELLOC 
Adjoint : Jean-Noël RAYNAUD 
Composition et édition : SCDO 
Diffusion gratuite. 
contact : scdo.secretariat@gmail.com 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Le Suprême Conseil d'Europe, fondé en 2021, 
est une institution maçonnique créée dans le but 
de permettre aux Frères et Sœurs Maçons de di-
vers horizons et obédiences de poursuivre leur 
cheminement au sein des Hauts Grades maçon-
niques de différents rites (REAA, Rite Français, 
RER, etc).  
Cette structure, bien qu'établie récemment, s'ins-
crit dans la tradition maçonnique des Hauts Gra-
des, en se basant sur une patente délivrée par 
le Suprême Conseil de la Grand Loge Mixed 
Masons (Angleterre), une entité reconnue pour 
son ouverture et sa volonté de rassembler des 
membres venant de diverses traditions maçonni-
ques. 
Le Suprême Conseil d'Europe se distingue par sa 
structure particulière. Il fonctionne à travers un 
système de commanderies, qui sont des instan-
ces locales ou régionales regroupant des ateliers.  
 
Chaque atelier, bien que sous l'égide du Suprê-
me Conseil, jouit d'une indépendance totale dans 
son fonctionnement interne.  
Cette autonomie permet aux ateliers de mainte-
nir leurs propres traditions, tout en respectant les 
grandes lignes directrices du Suprême Conseil 
d'Europe. 
 
La vocation du Suprême Conseil d'Europe est de 
faciliter l'accès aux Hauts Grades avec 
des patentes, ce qui garantit la légitimité et la 
reconnaissance des travaux effectués dans les 
divers ateliers qui lui sont affiliés.  
 
Les Maçons, qu'ils soient issus de loges réguliè-
res, libérales, mixtes ou unisexes, peuvent ainsi 
poursuivre leur quête de savoir et de perfection-
nement, en bénéficiant d'une structure flexible et 
inclusive, adaptée aux réalités contemporaines 
de la Franc-maçonnerie européenne. 
 

En somme, le Suprême Conseil d'Europe se pré-
sente comme une plateforme novatrice et inclu-
sive, visant à offrir aux Maçons de toute obé-
dience un espace de réflexion et de travail dans 
les Hauts Grades, tout en respectant la pluralité 
des traditions maçonniques et en encourageant 
l'indépendance et l'autonomie des ateliers qui le 
composent. 
 
CONTACT : ylbat40@hotmail.com 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Sylvain BATAILLE GLEFU 



6 

FERNANDO CASSIO LIMA  BRESIL  

Les cahiers de recherche maçonnique 3ème trimestre 2024  /  N° 19 

 Onzième repère : « Les francs-maçons contribuent, par 
l'exemple actif de leur comportement sain, viril et digne, 
au rayonnement de l'Ordre dans le respect du secret ma-
çonnique. » 
 
On sait que le « secret maçonnique » n’a jamais été desti-
né à dissimuler des complots ou des activités illégales et 
se limite aujourd’hui aux rituels internes, à l’interprétation 
des symboles et, surtout, aux signes de reconnaissance qui 
ne seraient pas secrets s’ils ne l’étaient pas. Surtout, le 
choix du secret, pour autant qu'il ne serve pas à dissimuler 
des illégalités, est un droit de chaque institution. 
 
Et qu’en est-il de l’individu ? En tant que franc-maçon, il 
a la liberté de se faire connaître comme tel mais, en aucun 
cas, il ne peut révéler la qualité maçonnique de ses Frè-
res ; chacun a la liberté de se déclarer comme tel ou non. 
Ne pas respecter ce principe, c’est avant tout manquer de 
respect à l’autre. 
 
Discrétion, secret, secret, sont des mots qui reflètent les 
options et/ou obligations jurées d'une institution et de ses 
membres. 
 
Cependant, le secret, le véritable secret maçonnique, est 
de nature unique et individuelle et, en tant que tel, ne peut 
jamais être violé ou trahi. Elle n'est connue que du Maçon 
qui la recherche afin de l'utiliser de manière constructive, 
avec sincérité, ferveur, loyauté, fermeté et persévérance 
dans l'étude et la pratique de l'Art Royal.  
 
La Franc-Maçonnerie ne se révèle qu'à ses vrais adeptes, à 
ceux qui y adhèrent pleinement, sans réserves mentales, 
pour devenir de vrais Maçons, bâtisseurs du Temple.  
 
Ceci est réalisé en surmontant les épreuves, les épreuves 
qui sont les moyens par lesquels le potentiel spirituel la-
tent dans la vie quotidienne se manifeste, les épreuves 
symboliques initiales et les épreuves ultérieures de décou-
ragement et de déception.  
 
Celui qui se laisse vaincre par elles, ainsi que celui qui 
rejoint la Franc-Maçonnerie avec un esprit superficiel, ne 
saura pas ce que l'Ordre contient en lui-même, ni son véri-
table but et la force cachée qui l'anime intérieurement.  
 
Sa Vérité est cachée au plus profond de la terre. Ce n’est 
qu’en creusant, c’est-à-dire en regardant sous la surface, 
que nous pouvons le trouver.  
 
Ceux qui passent par la Franc-Maçonnerie comme s'il 
s'agissait d'une simple société ou d'un club de plus ne peu-
vent pas le savoir ; cela n'est possible qu'en restant long-
temps, avec foi, en s'efforçant de devenir un vrai franc-
maçon et en reconnaissant le privilège inhérent à cette 
qualité. A ces personnes, la Franc-Maçonnerie révélera 
son trésor caché.  

Et comme l’écrivait Fernando Pessoa :  
 
"Le véritable secret maçonnique est le secret de la vie et 
non celui du rituel et des choses qui s'y rapportent."  
 
Les diplômes maçonniques communiquent à celui qui les 
reçoit, sachant les recevoir, un certain esprit, une certaine 
accélération de la vie, de la compréhension et de l'intui-
tion, qui agit comme une sorte de clé magique de la vie 
elle-même.  
 
C'est un esprit, un souffle placé dans l'âme, et donc, par 
nature, incommunicable.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
IPH FERNANDO CASSIO LIMA 100 EME BRESIL  
 

 



7 

G:. M:. Victor Salazar Soto New-York 

Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 

EN ROUTE VERS LE GRAND CHANGEMENT 
Vous pouvez toujours recommencer à zéro 
G:. M:. Victor Salazar Soto 100° 
 
Tout d'abord, je tiens à remercier l'ami et les 
frères des différentes institutions et groupe-
ments qui croient au changement d'un monde meil-
leur. 
Il y a un immense désir de changement, d'un mon-
de sans violence. Les gens veulent la tranquillité, 
la paix. Ne laissez pas les cercles économiques du 
pouvoir ne jouer avec nos émotions. Il faut être 
conscient, que tout vient de la même source, que 
rien naît de nulle part. Que tout a un début et que 
nous faisons partie de ce grand début sans fin. 
Aujourd'hui, notre société vit dans le chaos cons-
tant, il y a beaucoup de violence dans les rues. No-
tre jeunesse est mêlée à la drogue, à la prostitu-
tion, à la vie facile sans en mesurer les conséquen-
ces. 
Ils mettent des enfants dans ce monde sans le 
vouloir, nés d'une relation sexuelle seulement 
agréable, d'une journée ou d'une nuit d'alcool. 
De grandes sociétés qui négocient avec la faim 
avec la douleur et la maladie des humains, 
La médecine, la science de la guérison de la dou-
leur humaine est devenue une grosse affaire. L'in-
dustrie technologique qui crée des enfants vio-
lents, avec des jeux vidéo, La propagande psycho-
logique qui sature notre, sub consent avec de la 
publicité subliminale. 
Les pouvoirs créent les mafias et les mafias sou-
tiennent, les pouvoirs, la lutte constante pour 
contrôler l'être humain, sous une devise « 
CONSOMMEZ ». 
La lutte constante pour survivre déshumanise 
l'homme, créant une lutte entre frères et sœurs, 
oubliant dans certains cas qui sont sortis du même 
ventre. 
Tout comme le montre Mère prend soin de nous, 
elle nous nourrit, quand nous avons faim, elle se 
prostitue même en apportant un pain à la bouche 
de son fils, quand vous êtes malade. ne dors pas en 
prenant soin de ton sommeil, ne laisse pas la fiè-
vre te blesser, elle fait du porte à porte, cherche 
du travail, t'empêche de grandir et d'étudier. Elle 
fera tout ce qui est en son pouvoir pour te proté-
ger, ne la déçois pas.  

Assume ta responsabilité dans cette société, étu-
die pour construire un avenir meilleur il faut chan-
ger cette réalité qui fait tant de mal changeons le 
monde maintenant. 
Les institutions tombent dans une lutte interne. 
par le Pouvoir 
. Il y a des hommes qui profitent du nom de l'ins-
titution pour leur profit personnel en profitant de 
l'argent de celles-ci, mais qui ayant des crimes 
commis ils se taisent je dis que c'est la plus gran-
de immoralité que l'on puisse commettre à une 
institution. Et formant un cercle vicieux qui peut 
pour eux seuls rester au pouvoir et même si ton 
crime reste impuni. Assez de tant d'impunité 
qu'ils déshonorent les institutions. 
J'accuse ces frères qui, sachant les irrégularités 
et les crimes commis devant la loi et devant l'ins-
titution, se taisent pour négocier la succession 
des charges et donc impunis le crime. Je t'accuse 
devant le grand architecte de l'univers pour tes 
crimes d'immoralité institutionnelle. 
Je t'ai dit que celui qui se tait est aussi coupable 
que celui qui commet le crime et reste impuni, 
complices devant la loi de la moralité. 
Mes frères, c'est une réalité qui se passe dans 
nos institutions philosophiques et philanthropiques 
et dans la plupart des différentes institutions, 
Si nous voulons qu'il y ait la monnaie. Nous devons 
toujours être conscients, chercher la tranquillité, 
avant tout, c'est nous qui devons vouloir donner le 
premier coup au changement. 
Pour que ce qu'ils sont près de nous change aussi, 
ce n'est pas facile non plus je ne sais pas du jour 
au lendemain mais ce n'est pas impossible 
Le but du changement est désormais une nouvelle 
énergie qui se crée en toi, souviens-toi « JE SUIS 
CE QUE JE PENSE ». Ce sera notre premier pas « 
Je suis ce que je pense, et je veux que ce qui 
m'entoure change, je dois d'abord changer. 
Si une fleur naît en bonne santé en lui donnant de 
l'amour une musique harmonieuse, si nous lui don-
nons de l'affection, la fleur deviendra belle. C'est 
pareil pour l'eau si on est en harmonie l'eau crée 
de beaux cristaux géométriques si vous êtes en 
harmonie votre corps irradiera une énergie saine, 
L'énergie a un son, le son, une couleur, celle-ci 
donne un état excitant, selon votre degré de cons-
cience et vous vous connectez à la nature. De ta 
propre essence. 
                                                               Suite ... 



8 Les cahiers de recherche maçonnique 

G:. M:. Victor Salazar Soto New-York 

4ème trimestre 2024  /  N° 20 

Le chemin à parcourir est de plus en plus court 
chaque jour, ce n'est pas comme si le monde allait 
s'écouler, ou quoi que ce soit de ce genre, c'est 
une re connexion du temps réel, c'est un change-
ment cyclique et nous arrivons là où beaucoup de 
grands maîtres et prophètes par, ainsi l'appe-
laient, ont parlé de ce temps, comme à la fin des 
temps. 
Notre planète terre bien-aimée a parcouru les 12 
maisons du zodiaque, qui est composée de 2160 
soit 2160 par maison zodiaque 2160 par 12 = 25 
920 . années que nous vivons l'ère du Verseau Qui 
représente l'ère de la lumière, où l'humanité s'est 
accélérée dans la technologie, que nous devrions 
utiliser pour le bien de l'humanité, il semble aussi. 
La journée est plus courte. Et c'est que nous nous 
reconnectons au temps réel et cela aura lieu le 22 
décembre 2012 LE VRAI TEMPS DE LUMIÈRE 
L'être humain vit en compétition, constamment 
avec ses frères, les guerres continuent à lever 
des frontières, à désunir. Mais ils veulent rester 
au pouvoir, de la terreur. Le mensonge. 
Ceux qui souffrent le plus de toute cette folie 
sont les enfants, qui ne comprennent pas pourquoi 
ce beau monde l'a transformé avec tant de dou-
leur. Ne comprenez-vous pas que cette planète 
est en transition et que nous sommes nés ici pour 
apprendre, continuer à nous développer pour un 
monde meilleur. 
Ce que nous croyons en un changement, dans un 
avenir meilleur, nous misons sur le changement, 
dans un monde meilleur. Pas facile, mais pas impos-
sible. 
Nous qui vivons sur cette planète, nous devons 
faire de notre mieux. 
Il y a beaucoup de jeunes qui ne vivent qu'à atten-
dre le week-end pour se recréer des journées 
stressantes. Parce qu'ils n'ont pas appris à vivre. 
Jour après jour minute, souvenons-nous que nous 
sommes ce que nous pensons, 
Mais nous avons aussi la capacité de donner le 
changement 
On peut toujours recommencer à zéro dans une 
éternité 
Comment peux-tu être si malheureux dans un mon-
de si beau 
C'est un nouveau jour pour être heureux à nou-
veau 
 
 

On a tous une conscience mais on l'écoute 
Nous sommes riches parce que nous sommes un 
enfant de Dieu, mais peu n'en parviennent pas 
Nous sommes tous d'une seule mère mais peu ne le 
savent pas. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

VICTOR SALAZAR 3.33.98.100  



Calin Dragos COSTACHE Bucarest 

9 Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 

Sois impeccable avec ta parole 
Le concept « Sois impeccable avec ta parole » 
provient des enseignements toltèques exposés par 
Don Miguel Ruiz dans Les Quatre Accords Toltè-
ques. C'est un principe central dans notre relation 
à nous-mêmes et au monde. Être impeccable signi-
fie ut iliser les mots de manière responsable, 
éthique et authentique, en accord avec la vérité 
et nos valeurs intérieures. Bien que cela semble 
simple, cet accord a des implications philosophi-
ques profondes, touchant non seulement à la com-
munication, mais aussi à la façon dont nous nous 
rapportons à la réalité et à l'existence. 
La parole est un outil essentiel de l'humanité, à 
travers lequel nous exprimons nos pensées, senti-
ments et intentions. Historiquement, les mots ont 
inspiré des mouvements sociaux, dirigé des na-
tions et façonné des cultures. Ils peuvent appor-
ter du bien, mais aussi de la souffrance. Des phi-
losophes comme Wittgenstein ont souligné que « 
les limites de mon langage sont les limites de mon 
monde », suggérant que le langage ne fait pas que 
décrire la réalité, mais la façonne. 
Être impeccable avec la parole implique la prise de 
conscience de la puissance de la communication et 
son utilisation pour cultiver le bien, la vérité et 
l'harmonie. Cette idée rejoint l'éthique du dis-
cours explorée par Emmanuel Levinas et Jürgen 
Habermas, qui mettent en avant l'authenticité et 
la responsabilité morale dans les interactions. 
Le mot « impeccable » vient du latin impeccabilis, 
signifiant « sans péché ». Dans ce contexte, le 
péché est toute trahison de la conscience et de la 
vérité. Par conséquent, parler impeccablement 
signifie éviter le mensonge, la manipulation ou le 
fait de blesser autrui, tout en restant en accord 
avec ses valeurs profondes. Cela implique l'au-
thenticité et la responsabilité vis-à-vis de l'im-
pact de nos paroles sur les autres. 
Philosophiquement, l'impeccabilité du langage 
transcende l'éthique pour toucher à l'ontologie, 
influençant la structure de l'être.  
Dans les traditions spirituelles, on croit 
que le langage reflète l'état intérieur et contri-
bue à la formation de l'identité. 
Psychologiquement, l'utilisation consciente des 
mots nous aide à construire une réalité 
mentale saine, tandis que l'inattention peut en-
traîner des distorsions et des auto illusions. 

Un aspect central de ce principe est la relation 
entre le langage et la vérité. Des philosophes com-
me Kant et Heidegger ont souligné que la vérité 
n'est pas seulement une réflexion des faits, mais 
aussi un engagement envers l'authenticité. Hei-
degger a affirmé que le langage est « la demeure 
de l'être », et que la distorsion de la réalité à 
travers les mots conduit à l'aliénation de soi. 
L'impeccabilité avec la parole implique d'éviter 
l'auto-illusion, c'est-à-dire d'être sincère non 
seulement avec les autres, mais aussi avec soi-
même. C'est un acte de respect de soi et d'inté-
grité intérieure, qui nous pousse à vivre notre vé-
rité profonde, même si cela peut être inconforta-
ble. 
Cette impeccabilité a une dimension relationnelle 
forte. Nos mots influencent la perception, l'esti-
me de soi et la confiance des autres. Dans un mon-
de où la communication devient de plus en plus im-
personnelle, ce principe revêt une importance par-
ticulière, invitant à l'empathie et à l'attention 
dans le discours. 
Bien qu'être impeccable avec sa parole implique 
une responsabilité, cela ne doit pas être confondu 
avec l'autocensure. C'est une invitation à une ex-
pression authentique, libérée des manipulations et 
des faux-semblants, tout en respectant la vérité 
et le bien commun. Cette spontanéité authentique 
reflète la clarté intérieure et le respect de soi 
et des autres. 
Être impeccable avec sa parole est un acte de res-
ponsabilité profonde. Ce principe nous incite à vi-
vre en accord avec notre vérité intérieure, à être 
sincères et respectueux dans nos relations, et à 
utiliser la parole pour créer l'harmonie et la clar-
té. La parole n'est pas seulement un moyen de 
communication, mais aussi un miroir de notre âme, 
et l'utiliser avec soin et intégrité nous honore, 
nous et le monde dans lequel nous vivons. 
Que la lumière et la paix soient avec vous tous 
 
Or:. Bucarest – 
29.09.6024 
Calin D. COSTACHE 
Grand Maître 
(M:.L:.B:.) 
 
Grande Loge  
de Bucarest 
 



Noble Dias Ali Las Vegas 
USC XII Sanctuaire Souverain Ordre Maçonnique 
Egyptien du Rite Ancien et Primitif de Memphis-
Mizraim 
 
À : Tous les frères, amis et membres estimés res-
pectés de notre organisation fraternelle, 
 
Moi, Noble Dias Ali, M.P.S.G.C./Grand Hiérophan-
te, 3° 33° 66° 90° 95° 97°, voudrais profiter de 
cette occasion pour exprimer, en mon nom et en 
celui de notre corps tout entier, notre profonde 
gratitude et notre sincère gratitude pour le nous 
a réservé un accueil chaleureux au sein de cette 
merveilleuse et honorable organisation. C'est un 
privilège de faire partie d'une tradition si profon-
dément enracinée dans la sagesse, la fraternité et 
l'illumination. Notre voyage avec vous a déjà été 
rempli d’expériences transformatrices, et nous 
anticipons avec impatience ce que l’avenir nous 
réserve alors que nous continuons à parcourir en-
semble ce noble chemin. 
 
C'est avec beaucoup de fierté et d'enthousiasme 
que je partage la récente réalisation de notre Or-
dre : élever sept nouveaux maîtres maçons. Ces 
frères, désormais fermement enracinés dans les 
anciennes traditions de l'Artisanat, représentent 
l'avenir de notre fraternité, et leur initiation té-
moigne de notre engagement continu en faveur de 
la croissance et de l'élévation spirituelle. Cette 
occasion mémorable a été couronnée par l'affrè-
tement d'une nouvelle loge, la Mountain View Ma-
sonic Lodge No. 369 à Las Vegas, Nevada. Cette 
nouvelle loge, forgée dans l'unité et le respect 
mutuel, servira de phare de lumière et de vérité 
maçonnique, continuant à élever nos frères et nos 
communautés. 
 
Je tiens également à souligner l'aide et l'amitié 
inestimables de Jean-Noël Raynaud, dont le sou-
tien indéfectible a été un fil conducteur. Son dé-
vouement, sa sagesse et son esprit ont élevé non 
seulement moi-même, mais aussi tous mes frères. 
Les nombreux traités signés sous sa direction 
symbolisent le réseau croissant d’unité, de paix et 
de compréhension que représente notre fraterni-
té.  

Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 10 

Son amitié a suscité un sentiment de solidarité 
renouvelée entre nous, et nous étendons ce même 
lien de fraternité à tous ceux qui sont amis de 
Jean. 
 
En solidarité avec notre cher frère Jean-Noël 
Raynaud, nous réaffirmons notre attachement aux 
principes qui nous lient dans la fraternité et l'es-
prit. Nous sommes unis non seulement par nos 
vœux maçonniques, mais aussi par une vision com-
mune d’illumination, de croissance et de respect 
mutuel. Nous restons fermes dans notre désir de 
continuer à apprendre, à grandir et à évoluer en-
semble, en puisant notre force les uns dans les 
autres à mesure que nous progressons. 
 
À tous ceux qui partagent ce chemin avec nous, 
nous tendons la main de l’amitié et la lumière de la 
fraternité. Ensemble, levons-nous, en luttant tou-
jours vers plus de connaissance, de sagesse et 
d’unité. 
 
Fraternellement vôtre, Noble Dias Ali, 
M.P.S.G.C. 3° 33° 66° 90° 95° 97°  
Sanctuaire souverain de l'USC XII  
Ordre Maçonnique Egyptien du Rite Ancien et Pri-
mitif de Memphis-Mizraïm 
États-Unis d'Amérique, Las Vegas Nevada  
28 SEPTEMBRE 2024  



Robert KHOURY Liban - P. MAJORAL 
 
 

Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 11 

Pour se souvenir  nos principes: 
 
Les Principes de la Franc-Maçonnerie 
 
La franc-maçonnerie est fondée sur trois grands 
principes : la liberté, l'égalité et la fraternité, qui 
sont aussi les valeurs fondamentales de la Républi-
que française. Les francs-maçons s'engagent à 
promouvoir l'amélioration de l'humanité à travers 
la tolérance, l'éducation et l'examen critique des 
questions morales et sociales. 
 
1. Liberté : Les francs-maçons croient en la liber-
té de conscience et d'expression. Chaque membre 
est libre de ses croyances religieuses ou philoso-
phiques. 
 
 
2. Égalité : Tous les membres sont égaux, peu im-
porte leur statut social ou professionnel, ce qui 
renforce l’idée d’une fraternité universelle. 
 
 
3. Fraternité : Les francs-maçons se considèrent 
comme des frères, et cet esprit de fraternité 
s'étend à l'ensemble de l'humanité. Les liens fra-
ternels se manifestent notamment par des actions 
de solidarité et de charité. 
 
Robert KHOURY 
Grande Loge Nationale des Rites maçonniques du 
LIBAN 
 

 
Si l'on est convaincu que la fraternité universelle est la 
seule voie permettant d'imaginer un monde de Paix et 
d'Harmonie, il est impératif de se rassembler ! 
 
L'Histoire nous enseigne que les puissants d'hier et d'au-
jourd'hui gouvernent par la guerre et l'argent !  
 
La voix des pauvres et des sans grade ne compte pas !  
 
Prétendre agir pour le bonheur des peuples en attisant la 
haine est un leurre ! Il s'agit de créer une nouvelle caste de 
puissants ! 
 
Vouloir faire croire qu'un rite est plus efficient qu'un autre 
est un autre leurre !  
 
La fraternité est d'abord l'acceptation des différences sans 
vouloir établir des hiérarchies ! 
 
Si l'initiation a un sens c'est de nous faire comprendre qu'il 
ne faut pas se tromper d'enjeu et d'objectif ! La démarche 
maçonnique peut se comprendre comme une voie vers la 
fraternité universelle ! 
 
Avec bienveillance, il s'agit d'inciter chacun, chacune à 
entreprendre une recherche spirituelle sans prétendre que 
celle que l'on choisit soit supérieure aux autres ! 
 
Que l'on soit croyant ou non-croyant, profane ou maçon-
ne, l'égalité des êtres humains s'impose à tous !  
 
La fraternité humaine ne va pas de soi ! Il faut convaincre 
et démontrer que c'est LA solution !  
 
C'est l'objet de cette nouvelle association, 
FIL*INFOS*LOGES qui s'est créée pour rassembler tou-
tes celles et tous ceux, maçon-ne-s ou profanes, croyants 
ou incroyants qui se reconnaissent dans cinq valeurs fon-
damentales : 
 
La Bienveillance, 
Le respect de la liberté de conscience, 
Une éthique de la responsabilité et de la bonne conduite, 
La recherche spirituelle, 
La promotion de la Fraternité Universelle !  

Pierre MAJORAL FUTURA 



L’altruisme Antoine Blatché France 

Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 12 

Antoine Blatché, Très Sage Magellan 18ème,  
Samedi 28 Septembre 2024 
 
L’ALTRUISME, comme matériau de construction 
de la Société 
 
Que reste t’il de nos Amours,  
Que reste-t-il de ces beaux jours, 
Une photo, vieille  photo, 
De ma jeunesse …… 
 
Ces vers empreints de nostalgie font référence à 
un passé révolu et regretté. 
Le mot «  Amour « arrive en premier dans cues 
paroles,  et semble marquer l’élément prédominant 
et central des regrets ainsi exprimés. 
Cet Amour qui n’a pas pu construire un idéal qui 
perdure, fait  référence au Temps qui passe , et 
qui emporte notre  jeunesse, avec son cortège 
d’appétits, de rêves, et d’idéal à portée de mains. 
Car une  existence d’Homme n’y suffirait pas,  elle 
nous quitte tour à tour,  comme le sable s’écoule 
d’entre nos doigts.                                                                                                                                                                                                                                          
 
« Ah, c’était mieux avant », toutes les générations 
successives ont prononcé ces mots. 
 
Au delà de la fuite de notre jeunesse, la percep-
tion que quelque chose a changé, un sentiment dif-
fus, puis de plus en plus présent,  que le monde qui 
nous entoure a jeté les hommes dans une course 
folle dans le machinisme  du monde moderne et de 
son matérialisme. 
 
1/ L’individualisme : 
Cette civilisation de plus en plus matérialiste a 
généré   l’individualisme rampant, qui a pris une 
place centrale, éloignant l’individu, au détriment 
de la recherche du sens commun.  
Ce mouvement semble irrépressible, s’amplifiant, 
et finira comme Saturne par dévorer ses enfants. 
 
 
 
    
 

René Guénon, dans son livre « La crise du monde 
moderne »  écrit en 1927, soit pratiquement 100 
ans auparavant, a déjà perçu et pressenti cette 
glissade vers l’individualisme exacerbé qui gagne 
nos sociétés et dilue le lien social. 
 
La prolifération des réseaux sociaux, loin de lier 
et rapprocher les hommes, leur donne l’illusion que 
chacun peut tout dire, en s’arrogeant une vérité 
sans fondement, sous le principe que chacun  est 
propriétaire de son idée. 
 
Pour nous, FM, nous savons ; que ceci est inconce-
vable. Dans une société Traditionnelle, la notion de 
Vérité a une toute autre dimension;  car nous sa-
vons que si une idée est vraie, elle appartient alors 
à tous ceux qui sont capables de bien la compren-
dre. Car, la Tradition place la Vérité, au sens où 
nous la situons,  bien au dessus des hommes. Ce 
qui, permet de dire qu’une idée ne saurait être 
« nouvelle » car elle est contenue dans la Vérité 
Primordiale, dont elle n’est qu’une émanation. 
Les mots contemporains, exprimés à tout va, dans 
un fatras d’idées sans architecture régulatrice, 
tiennent lieu de fonds sonore, et pour la plupart 
ont perdu leur sens.  
Les médias ne sont pas les derniers à jouer sur 
ces notions à géométrie variable, qui leur permet-
tent de conditionner et d’orienter les masses, se-
lon les intérêts recherchés. 
 
On est très loin de la recherche de la Vérité; 
mais, au fond, ce qu’ils appellent vérité n’est rien 
d’autre que la vérité de l’utilité pratique. Tout est 
mesuré, quantifié, soupesé. Et l’argent comme un 
étalon d’or vient hiérarchiser tout cela, en don-
nant l’échelle de la  valeur à chaque geste, ou opi-
nion, ou réalisation. Ce qui a de la valeur, est ce qui 
est utile. A contrario, ce qui n’est pas utile, au 
sens profane, n’a pas de valeur. Ne dit on pas que 
même les efforts doivent être payants ? Tout ceci 
nous éloigne de la devise de Guillaume d’Orange, le 
Taciturne. 
Ainsi, cette haute perception de la vérité, que 
nous essayons sans relâche d’approcher dans nos 
travaux, n’est plus comprise dans nos sociétés di-
tes modernes. Le bruit et la fureur des expres-
sions spontanées sont en effet incompatibles avec 
le silence de nos recueillements en  Loge. 



13 Les cahiers de recherche maçonnique 

L’altruisme Antoine Blatché France 

4ème trimestre 2024  /  N° 20 

Tout se mesure à l’aune des résultats immédiats. 
Le temps long n’est plus considéré. Tout se joue 
dans l’écume des jours. On ne construit plus de 
Temples à la Vertu. Le Travail n’est plus glorifié, il 
a perdu son sens profond, seul compte le salaire 
qui en résulte et c’est cette valeur qui en situe le 
prestige. Les choses ne sont plus faites pour elles 
mêmes mais pour ce qu’elles rapportent.  
Le monde moderne symbolise le passage du règne 
de la Qualité au règne de la Quantité 
Cette rupture avec l’esprit traditionnel a fabriqué 
une société d’individus , qui pour la plupart ont 
perdu le Sens de leur vie, si ce n’est que d’être 
des agents de consommation, des égarés sur le 
Chemin de la Vérité. Pourtant, comme un signe 
d’espoir, certains égarés ont vu pointer une petite 
lumière et viennent taper à notre porte.  
Mais là aussi, le désarroi ne doit point les amener 
à chercher à obtenir de manière parfois passive, 
pour ne pas dire scolaire, sous forme de résultats, 
ce qu’ils pensent trouver. Il n’y a pas loin de l’ini-
tiation effective à l’initiation virtuelle. 
.2/ L’Altruisme : 
 
L’ altruisme est cette disposition à s’intéresser et 
à se dévouer à autrui. C’est le contraire de l’égoïs-
me. 
 
C’est ici, que se  pose pour nous, CRC, la  nécessité 
de rassembler ce qui est épars,  sous la bannière 
de l’Amour et de la Charité. Nous ne pouvons res-
ter spectateurs de cette décomposition éthique 
et morale, car nous croyons en l’Homme, notre 
frère humain égaré qui souvent s’est perdu lui mê-
me, au fil de sa propre histoire. 
Pourtant, il existe un nombre croissant d’hommes 
qui commencent à prendre conscience de ce qui 
manque à cette civilisation. Pour eux, deux solu-
tions peuvent être possibles; soit se perdre par 
des chemins d’approximations successives, menant 
parfois à l’exclusion sociale totale; soit  au delà de 
leur malaise, se retourner vers la recherche d’une 
organisation qui pourrait leur apporter une certai-
ne voie doctrinale. 
L ‘Église catholique, pendant des siècles, a répon-
du à ce besoin. Mais, sans entrer dans la polémi-
que, en est elle capable aujourd’hui? 
 
 

Suite... 

   Suite... 
Il faut rappeler que c’est bien dans la Bible , que 
l’impératif de l’Amour est mis en avant; autant 
dans l’Ancien Testament Lévitique «Aime ton pro-
chain comme toi même », que dans le Nouveau 
Testament «  Aimez vous les uns les autres ». 
C’est bien en s’adressant à chacun, dans sa propre 
singularité, que nos actions, notre écoute et notre 
exemple pourront porter leurs fruits. 
 
Pour changer le Monde, il faut commencer par  
d’abord changer soi même. C’est au niveau de l’in-
dividu que notre démarche doit s’exercer car je 
ne pense pas que l’action directe sur le système 
puisse malheureusement le faire évoluer. 
 
Il ne restera à l’initié que sa conscience, son libre 
arbitre et sa capacité à aimer son prochain, pour 
être en  conformité avec les engagements sous-
crits en M, à. savoir lutter contre l’ignorance, le 
fanatisme et le despotisme. 
 
Le Devoir nous appelle, mais la voie est ingrate car 
le succès n’est pas sûr, et n’est  pas toujours visi-
ble à court terme. Ceux qui arriveront à surmon-
ter tous ces obstacles ne seront pas nombreux.  
Mais ce n’est pas le nombre qui importe. Ce qui 
compte c’est de montrer la Voie et de prendre 
part à une Œuvre qui s’étend bien au delà de l’épo-
que actuelle.  
 
Que la Sagesse préside à la construction de notre 
Édifice,  
La Vérité triomphe de tout. Vincit omnia veritas. 
 
 



Max HERVIOU GM France 
La fraternité Universelle 

S’il est bien une phrase que l’on entend dans tou-
tes les loges maçonniques sur Terre à 
un moment quelconque de la tenue, c’est bien celle
-là, à quelques variantes près : je 
m’engage à faire avancer la Fraternité Universel-
le ! 
Serment d’ivrogne ! 
La réalité s’étale tous les jours sous nos yeux : les 
organisations maçonniques se 
déchirent, s’excommunient, se vilipendent et il 
n’est pas de jour qu’un grand officier 
critique vertement la structure à laquelle il a juré 
fidélité. Au sein des loges, les 
frères se regroupent en clan, s’ostracisent mu-
tuellement et montent des cabales à 
chaque changement de collège. 
Comment est-ce possible ? Pourquoi ces déclara-
tions d’intention aussi prometteuses 
ne sont pas suivies d’effet ? 
Il faut dire en contrepoint qu’il est des loges qui 
réussissent au moins 
temporairement, à mettre ces idéaux en pratique : 
la concorde y règne et les 
membres manifestent les uns pour les autres une 
réelle fraternité. 
Il ne faut pas faire de grandes études pour com-
prendre que si ce principe élémentaire 
de l’Art Royal reste lettre morte cela provient de 
la non-assimilation des préceptes 
que les rituels de chaque degré proposent à cha-
que lecture. 
Passée la cérémonie d’initiation ou d’élévation, le 
récipiendaire ne s’aventure plus dans 
l’étude ni même la simple lecture du rituel, pas 
plus qu’il participe avec intention à sa 
mise en œuvre en tenue. Le fond sonore lui suffit 
pour penser qu’il participe alors que 
son esprit est ailleurs, quand il n’en profite pas 
pour lire ses deniers courriels ! 
Après 10 ou 20 ans de paiement des capitations 
pour une ou deux tenus par mois, voilà 
qu’il se proclame franc maçon, oubliant le principe 
de base : seuls les frères peuvent 
te reconnaître pour tel. 
 

Mais si au contraire le nouvel initié a bien intégré 
les injonctions du Vénérable Maitre, 
si son parrain lui assure le suivi qu’il s’est engagé à 
donner, si les surveillants ont été à 
la hauteur de leur mission, si la loge continue au-
delà des compagnons à tenir avec les 
maîtres des réunions périodiques de travail, alors 
avec assiduité, travail at application, 
il aura découvert la pierre cachée promise par VI-
TRIOL. 
Il aura compris que derrière l’enveloppe mortelle 
des apparences se tient la parcelle 
d’Esprit immuable qui le rend consubstantiel à l’U-
nivers. Cette découverte progressive 
 
de sa véritable nature va peu à peu transformer 
sa conception de la vie et son rapport 
à autrui. L’autre sera alors reconnu comme une 
autre lui-même avec ses qualités, ses 
joies, ses peurs et ses défauts identiques aux 
siens. 
Il va dépasser les idées reçues et les présupposés 
socio-culturels qui l’ont aveuglé si 
longtemps pour s’ouvrir à la compréhension de cet-
te injonction première de Fraternité 
Universelle. 
Seule la dimension spirituelle de l’humain peut 
nous faire accéder à cette évidence : 
nous sommes partie prenante de la Vie qui coule à 
travers nous et ce n’est que 
l’ignorance qui donne l’illusion de la séparation en-
tre Moi et Toi. 
Que nous le voulions ou non, la Fraternité Univer-
selle EST, et tout ce qui empêche son 
épanouissement ne fait que retarder dans la souf-
france l’avènement de l’Homme Vrai 
qui tôt ou tard adviendra. 
Gloire au travail, mes bien aimés frères et sœurs 
 

 
 
 
 
 

14 Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 



Suite... 
Il commencera à comprendre que la majorité de 
ses choix ont été guidés par des forces extérieu-
res et que les décisions qui en ont découlés ne 
sont pas vraiment les siennes. Cette révélation, 
parfois douloureuse, lui permettra d’étendre le 
doute à tous les secteurs de sa vie pour approfon-
dir sa recherche. 
 
Peu à peu, il saisira avec plus de clarté ce que 
« libre » veut dire et combien cette liberté per-
sonnelle qu’il proclamait était illusoire. 
 
Il comprendra aussi que la servitude qu’il croyait 
réserver à d’autres n’a rien à voir avec le statut 
du serf, mais qu’elle est le plus souvent volontaire. 
 
Il pourra relire avec profit le magnifique essai de 
M. de La Boétie qu’il écrivit à l’âge de 23 ans : ce 
pamphlet très osé pour l’époque le fait remarquer 
par son érudition et sa profondeur. Tout en étu-
diant la légitimité de tout pouvoir, il défend sur-
tout la thèse de la soumission volontaire ; C’est ce 
texte qui attire l’attention de Michel de Montai-
gne avec qui il entretiendra une profonde amitié 
jusqu’à sa mort. 
 
Cette soumission volontaire, si surprenante, il va 
devoir la débusquer dans son comportement pour 
s’en libérer. 
 
Une fois cette mise à nu largement entamée, s’en 
suit une phase d’adolescence emplie de colère et 
de contestation de toute autorité bien connue des 
1er surveillants. 
 
L’existence semble dépouillée de tout repère, de 
tout sens : c’est le moment de la solitude de la 
Nuit Obscure décrit par Jean de la Croix. C’est 
aussi le moment où la petite lumière intérieure va 
éclairer le chemin conduisant à la découverte pro-
gressive de la spiritualité. 
 
S’il accepte d’entamer cette voie, il va faire les 
premiers pas sur le pont de Lumière que propose 
l’Art Royal à tout maçon sincère. 
 

Suite... 

librement consenti, l’Alliance avec plus grand, plus 
vaste que soi. 
 
Il découvrira alors combien il est insignifiant face 
à l’Univers, mais aussi combien il est essentiel à la 
réussite du plan du Grand Architecte de l'Univers.  
 
Il percevra alors la puissance de l’invocation du 
VM à l’ouverture des travaux : Sagesse, Force et 
Beauté. 
 
Max HERVIOU 33ème  
 

La dualité du monde profane Max Herviou 

Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 15 

Besoin d’un temple sur la région Occitane  
Renseignements :  

cerclelespinasse@gmail.com 



16 Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 

SREĆKO RADOJIČIĆ 3,33° Serbie - SGM Lekane 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

J'ai compris mon chemin qui menait des Ténèbres 
à la Lumière, de l'Étudiant au Maître de l'Art 
Royal, en tant que de la SCULPTURE DE LA PIER-
RE RONDE vers la mise au point des pierres que 
j'incorporerai dans la MOSAÏQUE DE L'ANCIEN 
TEMPLE FRANC-MAÇONNIQUE. 
 
Au cours de ce voyage, en se sculptant dans l'allé-
gorie de la pierre brute. De l'Apprenti au Maître, 
les coups de truelle étaient précis, et le niveau à 
bulle, le fil à plomb et la truelle présentaient une 
mosaïque harmonieuse de pierres sculptées dans 
l'architecture du Temple. 
 
L’avancement et l'élévation ont été pour moi la 
plus grande reconnaissance que mes frères m'ont 
accordée, dans ce voyage des ténèbres à la lumiè-
re. 
 
La définition généralement admise dit qu’un franc-
maçon est un homme libre avec une bonne réputa-
tion ! 
Notre confrérie offre à chaque membre la possi-
bilité de se construire et de se perfectionner à 
travers des rituels et un travail spirituel. Chaque 
membre peut être une pierre qui contribue symbo-
liquement à la construction du Temple. 
Cette construction du Temple commun de l’Huma-
nité est ce qui relie tous les francs-maçons du 
monde à travers les siècles. 
 

L'histoire de l'art royal est l'histoire des person-
nes avec toutes leurs différences de caractère, 
leurs pensées et leurs actions indépendantes et 
pourtant si dépendantes les unes des autres. 
La franc-maçonnerie doit son existence séculaire 
à l'initiation continue de nouveaux frères ! C'est 
ainsi que de nouveaux maillons s'ajoutent à la 
chaîne, plus il y a de maillons, plus la chaîne est 
longue. La contribution au bien commun est bien 
plus grande, pour la joie de tous les maçons. 
La chaîne ininterrompue de la fraternité montre 
que la fraternité universelle est sans début ni fin. 
Qu’il s’étend à travers différentes cultures et 
civilisations. Il existe sous différentes formes, 
mais l’essence est toujours la même : unis dans nos 
pensées, nos sentiments et nos actions, nous cons-
truisons continuellement un monde meilleur pour 
l’avenir. 
Cela lie les nouveaux frères et sœurs, mais rap-
pelle également à tous les autres la nécessité de 
la continuité de la chaîne fraternelle. La chaîne 
est aussi solide que son maillon le plus faible. Une 
chaîne incassable ne doit pas avoir de maillons fai-
bles, c'est la seule façon pour l'idée et la pensée 
maçonnique de survivre ! 
La Fraternité universelle est l'une des plus presti-
gieuses au monde, ses membres comprenaient des 
individus qui représentaient l'épine dorsale de la 
civilisation occidentale aux XVIIIe, XIXe et XXe 
siècle. Des membres de toutes les nations, cultu-
res et religions se sont unis dans le but clair d'ap-
prendre à vivre avec certains principes. La défini-
tion de la franc-maçonnerie est une organisation 
fraternelle internationale largement répandue. 
L'étendue des idées maçonniques et les motiva-
tions sincères ne permettent pas aux membres de 
contester le droit aux visites mutuelles, à l'échan-
ge d'informations, d'idées, de projets communs, 
de travaux de recherche liés à l'étude de l'histoi-
re de La franc-maçonnerie et d'autres en raison 
des frontières formelles entre les pays et les 
continents du programme offert par la franc-
maçonnerie à ses membres, ont confirmé l'exis-
tence de l'idée de Fraternité universelle sans 
frontières ! 
Il y a toujours un doute quant à sa faisabilité, 
compte tenu du rythme de vie rapide d'aujour-
d'hui et des problèmes croissants dans le monde,  
                                                                   suite.... 

SREĆKO RADOJIČIĆ 3,33° 
Grand Maître 
Grande Loge des Francs-maçons d'hommes 
et de femmes de Serbie - Grand Comman-
deur du Conseil suprême des Balkans 

SGMG TSF. LEKANE Gabriel  



17 Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 

mais le doute est l'outil du franc-maçon avec le-
quel il examine non seulement le monde qui l'en-
toure, mais aussi ce qu'il est plus important enco-
re, le microcosme de sa propre pensée afin de 
respecter systématiquement le principe « Ne fai-
tes pas à autrui ce que vous ne voudriez pas qu'on 
vous fasse » ! Principe suprême de rectitude et de 
moralité et l'une des premières leçons que nous 
enseigne la Maçonnerie. 
Nous avons choisi notre chemin, le chemin emprun-
té par nos célèbres frères Anderson, Pike et les 
autres, ils sont trop nombreux pour les énumérer, 
sur ce chemin à travers l'histoire maçonnique, ils 
ont laissé derrière eux un héritage qui a changé à 
jamais l'histoire du monde ! 
C'est à nous de nourrir un riche patrimoine, nous 
travaillons avec diligence pour avoir quelque chose 
à léguer aux générations qui nous suivront. 
 
La franc-maçonnerie est confrontée à un fossé 
générationnel en matière d'adhésion, les jeunes 
générations n'étant peut-être pas aussi familières 
avec les traditions et les valeurs de la franc-
maçonnerie que les générations plus âgées. Le défi 
est de transmettre la riche histoire et la philoso-
phie de la franc-maçonnerie aux générations futu-
res et d’assurer la continuité de l’organisation. 
 
C'est pourquoi, si la vie nous jette une pierre, 
c'est à nous de décider si nous allons construire 
un mur autour de nous ou un pont avec cette pier-
re. 
C'est à nous, francs-maçons, de construire des 
ponts dans toutes les sphères de la société, de 
créer les bases d'objectifs plus élevés dans nos 
vies et dans celles des autres personnes autour de 
nous, de les élever et de les améliorer, de nous 
efforcer d'être un grain diligent dans le sable de 
construction de la franc-maçonnerie de la planète 
entière ! 
Etant donné que j'avais déjà évoqué Albert Pike, 
acceptons que le message de sa vie, écrit au-
dessus de son buste à Washington, nous guide 
dans la construction commune : 
 
"CE QUE NOUS AVONS FAIT SEULEMENT 
POUR NOUS-MÊMES DISPARAÎTRA AVEC 
NOUS. CE QUE NOUS AVONS FAIT POUR LES 
AUTRES ET POUR LE MONDE RESTE ET DE-
VIENT IMMORTEL" ! 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 La franc maçonnerie en Afrique ,cas du Cameroun  
Importée par l’Europe, la franc-maçonnerie est 
singulièrement présente en Afrique francophone, 
mais aussi En Afrique anglophone. Depuis la créa-
tion de la première loge par le GO, en 1781, à 
Saint-Louis du Sénégal, plusieurs francs-maçons 
ont illustré l’histoire de la colonisation française. 
Tout d’abord les deux promoteurs de l’abolition de 
l’esclavage, l’abbé Grégoire sous la Révolution, et 
Victor Schoelcher, secrétaire d’Etat à la marine 
sous la IIe République, qui le fit supprimer défini-
tivement en 1848 — l’esclavage avait été entre-
temps rétabli par Napoléon Ier. Puis Abd El Ka-
der, reçu en 1864 au Grand Orient, lequel voulait 
manifester ainsi à l’émir algérien la reconnaissan-
ce des Français pour la protection qu’il avait ac-
cordée, dans son exil syrien, aux chrétiens de Da-
mas lors des massacres de 1860. Le grand artisan 
de l’expansion coloniale française, Jules Ferry, 
était également franc-maçon. Comme le sera le 
gouverneur des colonies Félix Eboué, un Noir ori-
ginaire de Guyane qui, en 1940, rallia le Tchad à la 
France libre, entraînant toute l’Afrique-
Equatoriale française et le  
Cameroun aux côtés du général de Gaulle au mo-
ment où le régime de Vichy promulguait les lois 
antimaçonniques et antijuives.  
Pourquoi la franc-maçonnerie a-t-elle prospéré en 
Afrique noire ? On peut avancer sans doute que 
les sociétés secrètes sont familières aux Afri-
cains : il en existe dans la plupart des communau-
tés villageoises, où, selon des  
ethnologues comme le Père Eric de Rosny, elles 
représentent un contrepoids efficace à la puissan-
ce des chefs traditionnels. —                     suite... 

MGR LEKANE Gabriel Cameroun 

SGMG TSF. LEKANE Gabriel 
( 3;33;66;90;95;96;97;98;99) Eques draconis , 



18 Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 

MGR LEKANE Gabriel Cameroun 

Il est probable aussi que, à l’époque coloniale, les 
Africains qui « entraient » en maçonnerie et qui 
appartenaient, pour la plupart, à l’intelligentsia y 
voyaient un moyen de promotion sociale, puisque 
leur admission dans une loge les plaçait à égalité 
avec les Blancs au sein de l’obédience.  
L’aspect ésotérique et quasi mystique de la franc-
maçonnerie a aussi attiré des intellectuels, tel le 
grand écrivain malien Hampâte Ba (musulman), qui 
y voyait une école d’œcuménismes et de réconci-
liation entre les  
Religions monothéistes, mais qui ne resta pas long-
temps franc-maçon. Les loges d’Afrique entendent 
jouer un rôle dans les affaires de la nation et  
Interviennent à l’occasion sur la scène politique, 
souvent pour jouer les médiateurs. Ce fut le cas, 
notamment, au Bénin, lors de la conférence natio-
nale de 1989 qui accompagna le rétablissement du 
multipartisme.  
Institution fraternelle, philosophique, philanthro-
pique et initiatique, la franc maçonnerie continue 
progressivement son bonhomme de chemin en ter-
re camerounaise depuis les années d’indépendan-
ce .  
Le Cameroun compte en ce jour plusieurs obédien-
ces ,parmi lesquelles LA GLUC( GRANDE LOGE 
UNIE DU CAMEROUN ),LA GLCAM (GRANDE LO-
GE DU CAMEROUN –OBEDIENCE REGULIE-
RE ),LE DROIT HUMAIN , LA GLFC (GRANDE 
LOGE FEMININE DU CAMEROUN ),LE PRINCE 
HALL, LE GRAND ORIENT DE France au Came-
roun , LE GRANDE DACIA, LA GLMC( GRANDE 
LOGE MIXTE DU CAMEROUN , LA GLPC ( GRAN-
DE LOGE PATRIOTIQUE DU CAMEROUN) LA 
GLORIA( GRANDE LOGE ROYALE INITIATI-
QUE D’AFRIQUE ). Toutes ces loges pratiquant 
comme rites ,LE REAA,LE RITE FRANÇAIS,LE 
RITE EMULATION,LE RER, et avec une grande 
montée des rites égyptiens . Si l’approche de la 
franc maçonnerie conserve toujours une dimension 
philosophique ,elle invite toujours les frères et 
soeurs à s’impliquer d’avantage dans la cité , une 
manière d’appliquer la maxime :’’ poursuivre au –
dehors l’oeuvre commencée à l’intérieur du temple 
‘’ Et comme le dehors est secoué par des crises de 
tous ordres, plus question pour le franc-maçon de 
se taire et de rester inactif. On peut évidemment 
constater une croissance de mixité dans les diffé-
rentes obédiences qui étaient il Ya une quinzaine 
d’années essentiellement pleines d’hommes ,  

Suite... 

c’est l’égalité Hommes –femmes.  
Autres remarques faites ,l’ouverture de plusieurs 
temples aux profanes comme disait une grande 
maitresse ‘’ montrer et se montrer ,montrer que la 
franc maçonnerie change ce qu’elle est …fait par-
tie de ce qu’elle est . Il va sans dire que la franc 
maçonnerie camerounaise forme dans son sein des 
lobbyings qui ont des décisions qui impactes direc-
tement sur le fonctionnement de la cité  
 
MON SCEAU PERSONNEL DES ARCHANGES 
Je vous offre en cadeau mon sceau personnel dédié 
aux Archanges Saint Michel, Raphaël, Gabriel et 
Uriel.  
Cette image sacrée est bénie pour vous protéger, 
vous guider et vous offrir guérison et sagesse. Vous 
pouvez la partager avec votre famille et vos amis 
pour répandre ses bienfaits divins. 
Prière de Consécration 
Ô puissants Archanges Michel, Raphaël, Gabriel et 
Uriel, je consacre cette image en votre honneur. Que 
votre lumière divine imprègne ce sceau sacré, et 
qu'il devienne un canal de vos bénédictions. 
Saint Michel, protecteur et guerrier céleste, défends-
nous contre les forces des ténèbres et apporte-nous 
courage et force. 
Saint Raphaël, archange de la guérison, imprègne-
nous de ta grâce bienveillante, guéris nos corps, nos 
âmes et nos esprits. 
Saint Gabriel, messager divin, ouvre nos cœurs à la 
clarté et à la vérité, et guide-nous sur le chemin de la 
sagesse spirituelle. 
Saint Uriel, flamme de la connaissance divine, éclai-
re nos esprits et fais briller la lumière de la sagesse 
dans nos vies. 
Que ce sceau soit une protection, une guérison et 
une bénédiction pour tous ceux qui le regardent et 
l’honorent. Ainsi soit-il, Amen. 



19 Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 

Hirza Radu-Călin  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

La Grande Loge du Ritualisme et de la Recherche est un 
organisme vivant, en plein mouvement initiatique. Il re-
vendique ses racines dans les plus anciennes traditions 
d'origine spirituelle, étant de ce point de vue un traditiona-
liste, tout en assumant la nécessité du progrès. D'un point 
de vue institutionnel, elle est structurée au niveau interna-
tional, étant transfrontalière, ayant un caractère unitaire et 
indépendant. 
 
Traditionnellement, la Grande Loge est organisée selon le 
principe de la Régularité du Travail Maçonnique qui se 
dégage des Repères de la Maçonnerie et des Coutumes et 
Traditions de l'Ordre Maçonnique Universel, mettant l'ac-
cent sur le retour à la tradition maçonnique depuis l'origi-
ne, l'initiatique, mystique et ésotérique. L 
 
Les modes de reconnaissance et la division de la Maçon-
nerie Symbolique en trois Degrés sont essentiels à toute 
fraternité se réclamant du périmètre maçonnique. La 
Grande Loge a la pleine Autorité sur les trois premiers 
Degrés de la Franc-Maçonnerie Universelle Régulière, 
conférés aux membres en vertu de ses Pouvoirs absolus. Il 
ne partage son autorité avec aucun autre pouvoir maçonni-
que.  
 
L'Ordre n'a pas de relations internationales avec la franc-
maçonnerie conservatrice. La Grande Loge n'est pas un 
Club, ni un passe-temps de week-end, mais invite ses 
membres à un perfectionnement individuel, intellectuel et 
spirituel constant. La Grande Loge s'engage à développer 
des relations avec la Franc-Maçonnerie libérale. En ce 
sens, il accepte et embrasse la liberté absolue de conscien-
ce, d’origine divine, mais, néanmoins, il n’accepte pas les 
athées dans ses rangs. En tant que structure, la Grande 
Loge de Ritualisme et de Recherche se revendique du 
périmètre mystique, ésotérique et spirituel en assumant, à 
côté du travail individuel des Frères et Sœurs, la participa-
tion à leur élévation intellectuelle et spirituelle.  
 
                                                                      Suite.... 

 La légende du troisième degré est aussi un des repères les 
plus importants, et quiconque l'exclut ou en modifie le 
contenu cesse à partir de ce moment d'appartenir à la 
Franc-Maçonnerie Régulière. Notre Confrérie est dirigée 
par un Grand Maître élu par le Conseil des Anciens. Cet 
organisme est fondateur de notre fraternité et en même 
temps responsable de la préservation de l'identité assumée 
de l'Ordre. La Grande Loge n'est pas un organisme démo-
cratique, elle est dirigée par un Grand Maître qui est cons-
tamment et vigilantement supervisé par le Conseil des 
Anciens. Pourtant, le Maçon membre de notre Grande 
Loge est un homme libre de pensée et de cœur, tout com-
me le Grand Architecte de l'Univers nous a donné le libre 
arbitre dans la création. Mais il doit respecter les Lois 
internes de l'Ordre et les Lois fondamentales de l'Univers. 
 
La Grande Loge est un Ordre dans toute la puissance du 
mot, ayant un caractère initiatique, fondé sur la recherche 
des Mystères de la Création et de l'Évolution de l'Univers, 
pour lesquels la liberté de Conscience, la foi dans le 
Grand Architecte de l'Univers, dans Sa Volonté Révélée et 
dans l'existence de l'Au-delà sont des valeurs suprêmes.  
 
 
Notre Grande Loge accueille des hommes bons, de bonnes 
mœurs, avec l'intention avouée de se perfectionner. L'in-
tention est suivie de l'initiation avec un esprit libre et un 
cœur ouvert. Le travail doit être poursuivi avec sérieux, 
patience et respect de l'autorité. À la patience succèdent la 
générosité et la gratitude, dirigées en direction du cœur 
spirituel, où repose le Grand Architecte. Pour devenir en-
tier, le maçon est obligé de se ciseler, étant à la fois dans 
l'Œuvre et indissociable à la fois sculpture et sculpteur. Il 
creuse en lui l'idée de la Fraternité Universelle dans la 
perspective de l'Amour Immuable existant dans l'Unité 
Création-Créateur, portant constamment dans son cœur le 
miroir de son propre reflet.  
Notre Grande Loge assume la qualité de participer active-
ment à travers les traditions initiatiques assimilées par ses 
membres à l'élévation spirituelle des Frères et Sœurs afin 
de les préparer au Grand Passage. Notre espoir réside dans 
le Grand Architecte de l’Univers en tant que Source et 
Modèle Suprêmes. Pratiquer le V.I.T.R.I.O.L est la maniè-
re naturelle de rechercher notre nature divine la plus inti-
me au sein de notre cœur spirituel.  
 
 
La Chaîne Universelle d'Union est le Travail spirituel pra-
tiqué dans l'Ordre dans le but de rassembler les énergies 
bénéfiques, en les concentrant vers le Centre du Cercle. 
Cependant, la franc-maçonnerie est un corps progressiste 
qui a des besoins matériels et mondains à travers ses 
membres. Notre façon de réussir dans le monde est de 
développer nos capacités mentales et intellectuelles en 
assimilant l’information, en comprenant, en conceptuali-
sant et en débattant dans une confrontation fertile. 
 
                                                                              Suite.... 
 

Hirza Radu-Călin  
Grand Maître de la Grande Loge de Ritualisme et de 
Recherche 



20 Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 

Hirza Radu-Călin  
Le coordinateur du travail initiatique dans la Grande Loge 
est le Grand Maître, qui a le privilège de présider toutes 
les réunions de l'Ordre, où et quand elles ont lieu, il a le 
pouvoir d'accorder des dispenses d'augmentation de salai-
re. Le Grand Maître a le pouvoir d'accorder des dispenses 
pour l'établissement et le fonctionnement de nouvelles 
Loges et jouit de la prérogative de consacrer les Maçons « 
à vue » ou « à couvert ».  
 
Pour pouvoir réaliser le Travail dans l'Atelier de l'Esprit et 
dans l'Atelier de l'Âme, les Maçons ont l'obligation de se 
rassembler en Loges. Les loges peuvent avoir des finalités 
différentes dans l'œuvre maçonnique et sont constituées 
comme telles par la volonté des membres fondateurs. 
Dans le cadre de la Grande Loge, peuvent être constituées 
des Loges d'Études Symboliques (Loges Traditionnelles), 
des Loges Ritualistes et de Recherche, des Loges Mères, 
des Loges Instructives, des Loges d'Amélioration, des 
Loges de Constructeurs (d'hommes d'affaires), des Loges 
Culture et Art. La construction territoriale d'une structure 
commence par un Point de Croissance (Point de Travail), 
un Triangle, un Pentagramme (Cercle Maçonnique) et se 
termine par une Loge Provisoire qui, après une étape, as-
pire à se finaliser. Chaque Loge est dirigée par un Vénéra-
ble Maître et deux Surveillants. Dans la Loge, la coordina-
tion des Travaux est entre les mains des Vénérables Maî-
tres, assistés par l'encadrement des Colonnes par les deux 
Surveillants. Au moment où, dans Apprentis et Veaux, les 
deux Colonnes prennent leur forme essentielle, elles sont 
appelées à l'élévation spirituelle par la hiérogamie, et en 
rassemblant les opposés elles se concentreront sur le Pilier 
Central, tendant par la séparation de l'espace-temporalité. 
vers le voisinage du sacré. C’est alors que le rôle du Véné-
rable Maître devient plus actif et plus vivant que jamais. 
L'être de la Loge est dans toute son œuvre entre les mains 
du Vénérable qui ne cessera jamais de travailler.   
Les Vénérables de la Loge sont tenus de préparer chaque 
rencontre en Atelier, tant mentalement que spirituelle-
ment. Cependant son travail ne s’arrête pas et ne se limite 
pas au périmètre de la Loge. Elle se poursuivait à l'exté-
rieur, le Vénérable étant redevable à ses Frères et Sœurs 
de les assister hors du Temple dans leur travail intellectuel 
et spirituel. Le Vénérable est également l'intendant de la 
Loge pour tous ses besoins, notamment juridiques ou ma-
tériels. 
 
Le travail maçonnique est fermé au regard profane donc 
chaque Loge se réunit voilée. Les maçons ont le droit 
d'être représentés dans toutes les Assemblées Générales de 
l'Ordre et d'instruire ses représentants sur le mandat 
confié. Les Maîtres peuvent exprimer leurs opinions, car 
leur voix est importante pour le bien-être de l'Ordre et son 
évolution. Dans cette perspective, la Tradition de l'Ordre 
est entre les mains du Conseil des Anciens et du Grand 
Maître et son évolution entre les mains des Vénérables et 
enfin entre les mains du Couvent. 
 
Tout Maçon a le droit de faire appel auprès de la Grande 
Loge contre une décision prise par sa Loge, s'il la juge 
injuste. Les Frères et Sœurs de l'Ordre ont le droit de visi-
ter et de participer aux travaux des autres Loges réguliè-
res.                                                                     (suite...) 

Le Vénérable a l'obligation de vérifier, selon la tradition, 
la qualité maçonnique d'un visiteur, à l'exception du visi-
teur qui est connu comme tel au moins membre de la Loge 
visitée. Aucune Loge ne peut interférer dans l'activité 
d'une autre Loge. Chaque maçon doit obéir aux règles de 
la juridiction maçonnique dans laquelle il réside.  
 
Tout candidat à l'initiation doit être un homme, né libre, 
de bonnes mœurs et d'âge mûr. Chaque maçon doit croire 
en l'existence de la Divinité en tant que Grand Architecte 
de l'Univers, quelle que soit la façon dont il définit son 
Être Suprême. Chaque maçon doit croire à l'au-delà et à 
l'immortalité de l'esprit. Le Livre de la Loi Sacrée doit être 
présent dans chaque Loge.  
 
 
Tous les Francs-Maçons sont égaux, quel que soit leur 
statut social ou maçonnique, ce qui n'exclut pas le respect 
de la hiérarchie et de l'Ordre propagé sur les Colonnes. 
 
L'Ordre maçonnique est une société possédant des secrets 
qui ne peuvent être divulgués qu'à ceux qui sont dignes de 
les connaître, et se réfère généralement aux formes et mo-
des d'adressage entre Frères et Sœurs, ainsi qu'aux Rituels 
de l'Ordre. La Franc-Maçonnerie est une science spécula-
tive fondée sur un art opératoire fondé sur l'initiation com-
me rite de passage et la recherche de l'Être Suprême vers 
lequel le Maçon oriente éternellement son Espérance. Le 
symbolisme, et à travers lui le travail dans l'Atelier des 
Esprits, avec les énergies de chaque symbole sont l'essen-
ce des quêtes initiatiques. L'œuvre a un caractère herméti-
que et donc intellectuellement les quêtes des maçons s'ap-
puieront sur une herméneutique appliquée à la psychana-
lyse. L'implantation dans le Temple suit la structure de 
l'Arbre Séphirotique, car le Temple est au niveau de la 
Grande Loge la représentation de la Création elle-même, 
Adam Kadmon de Lumière dans la recherche éternelle de 
l'Imago Dei perdue. Le Maçon est un visage d'argile et 
d'eau, séché au souffle de la divinité et purifié par le feu. Il 
construit et est construit en co-participation et sans cesse, 
comme une brique d'argile, mais avec un but à chaque 
fois, car sinon l'Œuvre est tronquée et stérile.  
 



21 

Manghi Marziano  

Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 

De L’Esprit entre servitude et Liberté     
 
L’esprit est une chose très répandue dans le mon-
de…inégalement partagée. 
Il est dans les choses crées par l’homme ou qui 
existent dans la nature. Dans le parler nous en 
appelons « à l’Esprit de l’Homme et à l’Esprit des 
choses » 
Mais qu’est-ce l’Esprit ? Il est à la fois matière et 
immatériel et est consubstantiel à la nature hu-
maine ; il la transcende. 
L’esprit de l’Homme,  comment se manifeste-t-il, 
s’exprime-t-il ? :Par le savoir- faire,  la pensée, 
par l’intelligence, les sentiments, les sensations, 
les émotions, par l’âme dit-on, par référence à 
l’Esprit Divin pour le croyant. 
L’esprit humain est création, il est dans l’évolution 
de la vie, l’accompagne et l’accomplit. Il est l’ex-
pression de notre essence ontologique 
Il est dans le temps de l’humanité et dans le 
temps d’une vie, de chaque personne et des socié-
tés au sein desquels il surgit et opère. 
L’esprit humain est incarné. Il agit par la parole, 
par l’écrit, par la communication,  le dialogue avec 
soi-même, nos semblables, la nature qui nous en-
toure.  Il accumule le savoir et le transmet. L’Es-
prit est Pensée.  
S’il opère en chacun de nous et dans la société 
c’est qu’il est en recherche : d’explication, de com-
préhension, d’intelligibilité ; par là il aspire à s’éle-
ver,se perfectionner, tends vers la sagesse, l’A-
mour, le bonheur… la quête de sens. 
Sur ce thème on ne peut ignorer l’Esprit des Lois 
de Montesquieu. Dans cet ouvrage,  monument 
d’observation sur la nature de l’homme et des so-
ciétés, Montesquieu décrit les mœurs, les activi-
tés, l’art de vivre des hommes et des nations , les  
aspirations et réalisations les plus hautes, les fail-
les les plus dégradantes, de la nature humaine. 
En l’Homme, l’âme Faustienne vit avec l’âme Divine, 
dans une sorte de nature  duale alors qu’elle n’est 
qu’Une. Ainsi notre Esprit est confronté à choisir, 
mieux, à composer entre ces deux âmes.  
Cette recherche du perfectionnement n’est-elle 
pas l’aspiration à la liberté pour rendre notre 
condition sur terre plus intelligible, moins en ser-
vitude ? 
Quête de Sens,  quête de la Vérité. Telle a tou-
jours été la recherche des sciences, de la raison 
humaine ou de son aspiration spirituelle. 

L’esprit éclairé est actif ; Il est mobile, curieux, il 
a plaisir à rompre et recommencer, il accumule les 
savoirs, et les transmet. Il est dans le Présent, 
dans le Passé et surtout projeté vers l’Avenir pour  
se renouveler.  
La quête de connaissance et d’accomplissement,  
exige de l’effort,  du zèle, de l’ardeur, du dévoue-
ment, soit une discipline de vie.                          
 C’est une servitude qui va de pair avec l’exigence 
de liberté et d’accomplissement et dont l’intensité 
dépend du degré d’aspiration à la Liberté  
L’âme forte sera toujours portée à dresser de-
vant l’Echelle de Jacob, pour la montée et la des-
cente. En quête de vérité. 
 Tous les chercheurs, les penseurs, les âmes en 
recherche spirituelle, vivent cette soumission en 
toute humilité, comme gage de réussite. 
En ce sens l’Esprit libre opère, vit, avec liberté et 
servitude.( non pas, entre ). 
 
NB : additif : Il y a aussi la face de l’Esprit en 
grande liberté, libre d’agir, sans vrai questionne-
ment, ni quête. Libre de vivre selon les opportuni-
tés de joie et de bonheur du moment, libre de 
choisir selon les désirs du temps, libre de s’exal-
ter et briller, libre de vivre en navigation constan-
te à la recherche du bonheur. L’esprit libre est 
confronté au choix, autrement il est en servitude. 
 
 
 
 

Manghi Marziano  
Chevalier Kadosch 



22 Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 

Grande Loge Traditionnelle d’Afrique 

.Sous la direction du 3e TRGM Moucharaf IBI∴, 
la GLTSA continuera sa progression en créant 
de nouvelles loges au Bénin et en autorisant 
la création de Triangles à Abidjan. Elle signera 
également plusieurs traités d’amitié notamment 
au Canada, au Cameroun, en Croatie et au 
Portugal. 
Malheureusement en février 2020, la pandémie 
de COVID-19 est venue dicter à tous ses lois, 
obligeant la suspension des travaux réguliers, 
et même l’annulation du Convent 2020 de la 
GLTSA initialement prévu à Kinshasa en R.D.C. 
Néanmoins, des efforts ont été consentis 
grâce à la vigilance de tous, pour prendre 
des dispositions adaptées afin de travailler 
en vidéoconférence. Ainsi, le Convent 2021, 
s’est-il tenu sous un mode hybride (virtuel et 
Présentiel), afin d’engager un nouveau souffle 
à la maçonnerie africaine qui semble souffrir 
de cette pandémie, les FF∴préférant s’engager 
dans de nouveaux chantiers. 
 
À la sortie de ce convent exceptionnel, le 
T∴R∴F∴ Mohamed ZORKOT a été élu 4e TRGM 
de la GLTSA. 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Développement 
 
Aujourd’hui, plus de la moitié de ses loges 
travaille au RER, les autres pratiquant le Rite 
Anglais Style Émulation ; il y a lieu de noter 
que lors du Convent 2021 de la GLTSA, il a été 
autorisé la création de deux Triangles devant 
travailler au Rite REAA 
 
1. Province du Sénégal (Côte d’Ivoire — Mali — 
Sénégal) 
 
La 1ère Loge de la GLTSO en Afrique — Orient de 
Dakar Renaissance et Fidélité n° 205. 
Pour revenir aux origines de la GLTSA , il faut 
repartir en septembre 1995, quand 12 frères de 
la R∴L∴ Renaissance et Fidélité ont démissionné 
de la GLS (ex-GLNF et ont tenu une réunion 
pour prendre la décision de rejoindre la GLTSO 
Sans oublier qu’un Frère de Brazzaville a manifesté le 
désir de faire l’aventure avec eux, car même si le Congo 
n’était pas en mesure de créer une loge, cette idée lui ou-
vrait des perspectives. C’est ainsi qu’ils furent accueillis 
au convent de la GLTSO de janvier 1996 par le TRGM 
Bernard BER∴ Cette Loge travaille au RER et son pre-
mier VM était le T∴R∴F∴ Jean 
Claude BAS. 
 
En 2010, en accord avec la GLTSO, l’ensemble 
des Loges d’Afrique décident de créer la GLTSA 
Renaissance et Fidélité deviendra la 1ère Loge de 
la GLTSA sur le Continent, à l’Orient de Dakar 
au Rite RER 
La R∴L∴ La Grotte Sacrée est la 3e Loge de la 
GLTSO et le 2e atelier de Dakar, elle travaille au 
Rite Emulation. 

De gauche à droite : Alphonse ObA∴- ItO∴, 
2e TRGM (Congo - Braz∴ ) 2014 à2018 
Moucharaf IbI∴, 3e TRGM (Bénin) 2018 à 
2021 
Mohamed ZoR∴, 4e TRGM (Côte d'ivoire) Élu 
en 2021 
Jean Claude BAS∴ 1er TRGM (Sénégal) 2010 
à 2014 



GLTSA Afrique 

23 Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 

En Côte d’Ivoire 
 
La 2e Loge de la GLTSO en Afrique : Le Delta n° 
210, à l’Or∴ d’Abidjan . 
En 1996, des Frères de la Côte d’Ivoire ont 
décidé de rejoindre ce nouveau chantier, car 
ils étaient insatisfaits de leurs évolutions et de 
l’ambiance qui régnait dans leurs différentes 
obédiences. Ainsi, une vingtaine de Frères ont 
décidé de créer un Atelier à l’Orient d’Abidjan 
sous l’impulsion du B∴A∴F∴ Gérard GRE∴ 
qui leur a ouvert la porte de la GLTSO 
le 4 mars 1997, la consécration de la R∴L∴ 
Le Delta n° 215 a été actée au Convent 1997 
de GLTSO La R∴L∴ Le Delta n° 215 était la 
deuxième loge de la GLTSO implantée en 
Afrique, celle-ci avait choisi le Rite Écossais 
Rectifié et son premier Vénérable Maitre était 
Jean Luc RUE∴. 
Toutefois en 2000, un coup d’État viendra 
perturber le fonctionnement de la Maçonnerie 
en Côte d’Ivoire. Les obédiences et ateliers 
vont suspendre leurs travaux pendant au 
moins une année. Malgré cette situation, 
les Frères du Delta continueront à se réunir 
au domicile de certains Frères. En 2010, du 
passage de la GLTSO à la GLTSA, Le Delta n° 215 
devient Le Delta n° 2 et la 2e Loge de la GLTSA. 
Malheureusement les choses ne vont pas 
s’arranger, les troubles politiques persistent, le 
Convent de 2011 suspend les activités de cette 
R∴L∴ Pendant cette période, certains Frères 
vont demander leurs transferts dans d’autres 
ateliers de l’obédience, voir même quitter la 
franche maçonnerie. 
En 2014, trois Frères - Mohamed ZOR∴, 
Emanuel CUN∴ et Benoit DAG∴ - qui sont 
restés fidèles à la GLTSA, vont demander 
la Création d’un Triangle qui a eu pour titre 
distinctif La Fraternelle n° 10. En 2015, 
ce Triangle est consacré en R∴L∴ par le 
TRGM Alphonse OBA, accompagné par le Très 
Respectable Passé Grand Maitre Jean Claude 
BAS et le Président du Conseil des Sages le 
T∴R∴F∴ Roger PAN∴. Le V∴M∴ de cet 
atelier est le R∴F∴ Frère Mohamed ZOR∴Cet 
atelier compte aujourd’hui 22 membres et 
travaille au Rite Écossais Rectifié. 
En 2021, les Frères de cet Orient, créent deux 
Triangles : 
L Le Tr∴ Nour n° 18, qui signifie Lumière en 
Arabe, Rite Anglais Style Émulation. 
L Le Tr∴ Klanman n° 20 , qui signifie La beauté 

en Akan, langue locale, Rite REAA. 
Aujourd’hui, la GLTSA se porte bien en Côte 
d’Ivoire et se fait un nom dans la sphère 
maçonnique ivoirienne. 
 
 

Suite... 

Au Mali et au Burkina Faso : 
 
Au convent 2 010 de la GLTSO, le T∴R∴F∴ 
Jean DUB∴ a été approché par le R∴F∴ 
Amadou TOU∴ membre de la Grande Loge 
Nationale Malienne, après échanges et suite 
aux explications du Frère TOURE∴ concernant 
la crise qui opposent deux clans pour diriger 
la GLNM, il fut dirigé vers le T∴R∴F ∴ Jean- 
Claude BAS∴ qui saisit l’opportunité de créer 
une Loge dans cet Orient. Une demande des 
Frères Maliens a été introduite à la GLTSA et 
au convent de cette même année 2010, un 
Triangle a été autorisé et le 25 juin 2011, la 
Loge Laïdou n° 8 par la suite les FF∴ du Mali 
ont demandé le changement de nom de cette 
R∴L∴s’appelait désormais La Pierre d’Angle 

n° 8. Malheureusement, au Convent de 2017, 
cette R∴L∴ a été démolie. 
1 Province du Congo (Congo-Brazzaville RDC) 
 
Au Congo-Brazzaville 
 
La loge de Dakar après avoir initié des FF∴ 
Congolais, aura permis à ces derniers d’allumer 
les feux de la première Loge au Congo en 2002 
et La 4e Loge de la GLTSO en Afrique : Bondeko 
n° 262 à l’Orient de Brazzaville. La demande de 
création a été présentée au convent de la GLTSO 
en janvier 2002 et la date de consécration fut 
fixée au 12 février de cette même année. Le 
Premier Vénérable maître de cette R∴L∴ était 
le R∴F ∴ Pierre OSS-ONG∴. Par la suite cette 
R∴L∴ devint la 4e Loge de la GLTSO en Afrique 
et devenait aussi la 4e Loge de la GLTSA. Elle 
travaille au RER 
 
Depuis, il a été créé plusieurs ateliers dans cet 
O∴, à savoir : 
L La R∴L∴Le Flamboyant n° 333 à l’Orient de 
Pointe-Noire, 6e Loge de la GLTSO en Afrique 
et 6e Loge de la GLTSA. Elle a été consacrée en 
2009, elle travaille au RER Son premier VM 
était le T∴R∴F ∴Alphonse OBA∴. 
L La R∴L∴ Phaleg n° 14, à l’Orient de Pointe- 
Noire est la 14e Loge de la GLTSA, elle a été 
consacrée en 2016 et travaille au RER Son 
premier VM est le R∴F ∴ Patrick Roland MAB 
L La R∴L∴ Lissanga, à l’Orient de Brazzaville 
est la 15e Loge de la GLTSA, elle a été consacrée 
en 2017 et travaille au RER. Son 1er VM est le 
R∴F ∴ Raoul IBA ECK∴. 
L Le Tr∴ Lumière d’orient n° 19 a été autorisé 
à notre dernier convent 2021, il travaille au 
Rite Émulation. Le Président est le R∴F ∴ Guy 
TAR∴ 
 



24 Les cahiers de recherche maçonnique 3ème trimestre 2024  /  N° 20 

En République démocratique du Congo (RDC) 
 
L La R∴L∴ Les Chevaliers du Temple, n° 9, à 
l’Orient de Kinshasa est la 9e Loge de la GLTSA, 
elle a été consacrée en 2011 et travaille au RER. 
Son 1er VM est le R∴F ∴ TCHIOMBO BER∴. 
L Le Triangle Les Gardiens du Temple n° 21 a 
été autorisé au cours du dernier convent 2021, 
il travaille au Rite REAA Son Président est le 
R∴F∴ TCHIOMBO BER∴. 
Province du BÉNIN (Bénin et le Togo) 
 
Au Bénin 
 
La 5e Loge de la GLTSO en Afrique : Du Nadir au 

Zénith, n° 276, Or∴ de Cotonou . 
En 2002, La GLTSO était présente aux 
REFHRAM qui ont eu lieu à Cotonou et au 
cours de cette rencontre fraternelle, les 
dignitaires présents ont constaté la présence 
du Frère Moucharaf IBI∴, membre de la 
GLTSO et originaire du Bénin. Ils ont sauté sur 
l’opportunité qui se présente pour instruire 
ce frère à créer un triangle dans les plus brefs 
délais. En 2004, pendant plusieurs mois et 
après plusieurs tractations, le Grand Bénin de la 
République du Bénin (GBRB) donna son accord 
et proposa son appui pour l’allumage des feux 
du premier atelier au Bénin à la seule condition 
que cette Loge travaille à un autre rite que le 
REAA. Le Rite Émulation fut choisi par les FF∴. 
En janvier 2004, lors du convent de la GLTSO 
l’autorisation fut donnée pour l’allumage des 
feux. Cette R∴L∴ sera consacrée le 6 juillet 
2 004. Cette Loge travaille au Rite Émulation. 
Le 1er VM de cette R∴L∴ était le T∴R∴F ∴ 
Moucharaf IBI∴. 
Par la suite, il sera créé plusieurs ateliers dans 
cet O à savoir : 
L La 6e Loge de la GLTSO en Afrique — Orient 
de Cotonou 
L R∴L∴ La Voûte étoilée n° 7, consacrée le 24 
avril 2010, elle deviendra par la suite la 7e de la 
GLTSA, elle travaille au RER, le 1er VM était le 
R∴F ∴WALTER ADI 
L La R∴L∴La Mangrove Sacrée n° 16 est la 15e 

Loge consacrée le 24 mars 2019 par la GLTSA à 
l’Orient de Grand Popo; elle travaille au RER. Le 
1er VM est le R∴F ∴ André NAG∴. 
L La R∴L∴ Imanle-De n° 17 est la 16e Loge 
consacrée le 1er novembre 2019 par la GLTSA 
à l’Or∴ de Porto-Novo ; elle travaille au Rite 
Émulation. Le 1er VM est le R∴F ∴ Sèho KWA∴ 
Au Togo 
La R∴L∴Kekeli Walter AdigbidiI n° 12, est 
la 12e Loge consacrée le 2 mai 2 015 par la GLTSA à l’O-
rient de Lomé ; elle travaille au rite 
Émulation. Le 1er VM était le R∴F ∴ Darius 
Comlan AME∴ . 

Et demain... 
 
La pandémie de COVID-19 aura stoppé 
l’expansion et l’essaimage des LL∴ de la 
GLTSA à travers le continent. Elle a obligé 
les ateliers à suspendre les travaux réguliers. 
Néanmoins, des efforts ont été consentis 
grâce à la vigilance de tous, pour prendre des 
dispositions adaptées afin de travailler en 
vidéo conférence. À la sortie de ce convent 
exceptionnel, le T∴R∴F ∴ Mohamed ZOR∴ 
a été élu le 4e TRGM de la GLTSA. Ce Convent 
aura mis sous les projecteurs la nécessité pour 
la GLTSA de moderniser son administration 
d’une part, mais également de doter ses Loges 
de solutions numériques pour remédier aux 
besoins des FF∴ d’échanger, de se former, et de 
faire circuler la Parole. 
La Pandémie à COVID-19 aura montré 
les limites de cette institution à pouvoir 
se retrouver, pour autant les moyens 
technologiques disponibles auront permis à 
certains frères de se réunir notamment pour 
des besoins de formation continue. Ainsi le 
TRGM Mohamed ZOR∴ a lancé une réflexion 
devant aboutir à la mise en place d’un système 
numérique devant renforcer l’action du Conseil 
Fédéral, en vue de : 
L Renforcer la cohésion entre les différents 
organes de la GLTSA 
L Renforcer la cohésion entre les Loges 
L Renforcer la solidarité entre les Membres 
L Intensifier la formation des membres à tous 
les rites. 
Ce système devra permettre de reprendre 
le chantier entrepris il y a 11 ans, depuis la 
création de l’obédience avec l’objectif de 
promouvoir une maçonnerie panafricaine. Cela 
nécessite de la détermination dans l’effort, 
continuité dans la solidarité, acceptation de 
la diversité comme l’annonce la devise de la 
GLTSA : “E Pluribus Unum”. 
Il y a lieu également d’offrir un abri aux Frères 
épars dans les différents pays d’Afrique et de 
les aider à pratiquer leur art en toute sérénité. 
 
C’est pourquoi la GLTSA a décidé de bâtir des 
nouveaux chantiers au Rite Écossais Ancien 
et Accepté en plus du Rite Anglais Style 
Émulation et du Rite Écossais Rectifié qui 
reste le rite officiel de l’obédience.  
 
La GLTSA se veut paisible, elle se veut un lieu de ren-
contre instructif entre frères venant de tous les points de 
l’horizon maçonnique d’Afrique. 
 
Claude Godard 

 

GLTSA Afrique 



25 Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 

Web Maçonnique 
INITIATION PAR... 
L'HISTOIRE DE LA CATERPILLAR 
 
Dans un petit œuf, un monde d'un millimètre 
cube, vivait une petite chenille. Elle vivait in-
souciante, sans aucun doute, elle voyageait à 
travers le monde entier, elle le connaissait en 
détail, et rien de mal ne semblait lui arriver.  
Mais un jour, quelque chose semble s'être pro-
duit. Une petite fissure est apparue dans le 
ciel de son univers. Au fil du temps, la fracture 
s'est creusée, de sorte qu'au bout d'un mo-
ment, le monde entier s'est déchiré comme un 
ballon qui éclate.  
Notre petite chenille a été surprise, d'abord 
de découvrir qu'il n'existait pas d'autre uni-
vers. Elle n'en percevait même pas les limites, 
elle se sentait perdue... Puis, petit à petit, 
voyant qu'il ne se passait rien de mal, elle déci-
da d'explorer...  
Il l'a traînée jusqu'à l'endroit où l'œuf a éclos. 
En chemin, elle rencontre rapidement d’autres 
pièces qui lui ressemblent beaucoup. Ils étaient 
tous occupés à grignoter des feuilles et elle a 
commencé à faire de même, elle trouvait cela 
agréable, elle se sentait énergique, pleine de 
vie et prête à explorer un nouveau monde. 
Alors elle partit à l'aventure, grimpant, des 
bâtons, ces arbres immenses, descendant sans 
fin, vertigineux, une petite pierre ; L'univers 
est infini, et soudain elle se sentait toute peti-
te, très fragile dans cette immensité. Elle vou-
lait en savoir plus... Elle continua à ronger les 
feuilles pour reprendre des forces et décida 
de gravir la grande barrière. En chemin, elle a 
rencontré certains de ses camarades, elle a 
essayé de lui raconter ce qu'elle avait trouvé, 
ce qu'elle avait vu, elle voulait partager son 
émerveillement face à ce nouveau monde, mais 
les autres ne semblaient pas intéressés et elle 
n'avait aucun intérêt à savoir ce qui la dépas-
sait... alors elle a décidé de poursuivre son as-
cension, et elle a grandi, elle a trouvé le plus 
d'explications, plus elle voyait de loin dans 
l'univers, plus elle se sent riche en découver-
tes.  
Lorsqu'elle atteint le sommet, elle découvre la 
majesté des fleurs et se laisse orbiter par la 
splendeur des couleurs...  

Elle voulait être une fleur, mais elle se rendit 
vite compte que la fleur est statique, et que si 
elle pouvait voir loin, mais il ne pouvait pas mar-
cher et il ne voyait pas l'univers. Notre amie 
était sur le point de reculer lorsqu'elle vit pas-
ser une fleur... ...une merveille... Des couleurs 
vives brillaient dans la lumière du soleil, qu'elle 
voyait flotter ici et là. Comme elle aurait aimé 
être dotée de cette capacité de voler avec des 
ailes, elle pourrait peut-être visiter le monde 
entier, elle pourrait s'élever dans les airs pour 
contempler toute la création d'un seul coup 
d'œil... Elle rêvait et exprimait ses souhaits. à 
voix haute quand soudain une voix répondit, 
c'était le papillon : "Je ne pense pas que ce rê-
ve soit impossible... un jour, j'étais une chenil-
le... un jour tu pourras devenir un papillon..." 
Puis il partit sans rien dire.  
À partir de ce jour, notre chenille s’est arrêtée 
pour comprendre comment une chenille pouvait 
devenir une chose ordinaire comme un beau 
papillon. Elle y crut longtemps et commença à 
s'observer sans cesse avec de petits mouve-
ments de papillon dans l'espoir de découvrir le 
secret. Et en effet, un jour il crut avoir trouvé 
la solution : le papillon ne se baissa pas pour 
picorer les feuilles, il goûta une nourriture bien 
plus noble, le nectar des fleurs.  
Pourtant, les jours passaient et rien ne se pas-
sait, elle ne sentait pas le moindre changement 
et parfois elle se décourageait. Mais un papillon 
dans les airs suffisait à lui donner du courage. 
Au bout d'un moment, même si elle se sentait 
plus faible, elle dut faire de plus en plus d'ef-
forts pour atteindre les fleurs. Tandis que ses 
collègues grossissaient, elle maigrissait... "c'est 
sans doute ce dont j'ai besoin pour voler..." 
Mais un jour, elle n'avait plus la force de grim-
per en haut de la canne, elle se sentait très 
faible, si faible qu'elle ne pouvait même pas 
grimper sur une feuille... ... ... Et pendant que 
ses compagnons se transformaient en papillons, 
sans comprendre, elle mourut.  
Puis elle pensa : "Je 
peux avoir le dernier 
mot : pour devenir pa-
pillon, je dois d'abord 
accepter d'être une 
chenille..."  
 
 



24 Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 

ORDO AB CHAO 
     QUELLE EST SA SIGNIFICATION  ? 
 
Parmi les nombreux symboles et expressions de la 
franc-maçonnerie, quelques devises sont suffi-
samment importantes pour être mises en éviden-
ce, et parfois affichées publiquement, sur des 
drapeaux, des sceaux ou des insignes. La phrase « 
Ordo Ab Chao » est la devise du 33e degré, que 
l’on retrouve sur les grandes décorations de l’Or-
dre des Souverains Grands Inspecteurs Généraux, 
l’un des plus grands honneurs et rôles qui peuvent 
être conférés à un franc-maçon. Elle figure égale-
ment sur d’autres sceaux et drapeaux représen-
tant divers ordres. 
 
Cette expression, représentée de manière si évi-
dente, notamment en relation avec le 33e degré, 
indique une importance considérable pour la franc-
maçonnerie. En effet, Ordo Ab Chao , traduit par 
« Ordre issu du Chaos », est également associé à 
une autre expression latine, Lux In Tenebris , qui 
se traduit par « Lumière issue des Ténèbres ». 
Pourquoi l’idée d’Ordre issu du Chaos ou de Lumiè-
re issue des Ténèbres est-elle si importante pour 
la franc-maçonnerie ? Explorons cette question 
ensemble. 
 
 
Une théorie sur l’origine et la signification de cet-
te expression est principalement liée à l’histoire 
maçonnique aux États-Unis. Au début des années 
1800, il y eut des divisions et des conflits entre 
les juridictions du Nord et du Sud du rite écos-
sais, aux États-Unis. Selon cette théorie, lorsque 
le rite pratiqué dans le Nord s’est avéré être une 
fraude et que le conflit a été résolu par la restau-
ration du rite original, c’est là que l’utilisation ori-
ginale de l’expression a émergé. 
 
La théorie la plus dédaigneuse est peut-être celle-
ci : dans ce cas, « l’ordre issu du chaos » n’était 
que l’ordre rétabli à partir du chaos du schisme 
entre les juridictions, et toutes les autres signifi-
cations qui lui sont généralement attribuées sont 
purement spéculatives. Bien qu’il soit important de 
ne pas écarter une telle explication simplement 
parce qu’elle n’est intéressante que sur le plan his-
torique, il est difficile de croire que la devise se-
rait considérée comme si importante si elle n’avait  
 

Suite... 
 

pas une signification symbolique plus profonde.  

Quelles sont les autres significations possibles ? 
 
Le premier indice sur la signification plus profon-
de de cette phrase est l’origine de son corré-
lat, Lux in Tenebris . Cette phrase nous vient de la 
traduction latine de l’Évangile de Jean, dans lequel 
il est dit : « La lumière brillait dans les ténèbres, 
et les ténèbres ne l’ont pas comprise. » Alors que 
l’on peut faire remonter l’Ordo Ab Chao au début 
du XIXe siècle, cette autre phrase est évidem-
ment beaucoup plus ancienne et a une signification 
similaire. 
 
 
Que veut-on dire quand nous disons faire jaillir la 
Lumière des ténèbres ou l’Ordre du chaos ? Tout 
comme les maçons opératifs d’autrefois prenaient 
la pierre brute du monde naturel et la taillaient et 
la lissaient de manière à pouvoir construire des 
structures élaborées et immaculées telles que des 
cathédrales, de même les maçons spéculatifs d’au-
jourd’hui appliquent la même discipline, et même la 
métaphore des outils du constructeur, pour faire 
jaillir l’Ordre du Chaos de leur propre vie et de 
leur esprit. De même que Dieu est censé avoir fait 
briller une Lumière dans les ténèbres qui ne la 
comprenaient pas, de même devons-nous être des 
Lumières de connaissance et d’intégrité dans les 
ténèbres et l’ignorance du monde, même lorsque 
celui-ci ne comprend pas cette Lumière. 
 
À un niveau encore plus profond, de quoi est fait 
cet univers ? Il existe de nombreuses réponses à 
cette question, et l’une d’entre elles est qu’il est 
fait de gradients d’Ordre et de Chaos. Nous pou-
vons voir dans l’histoire et dans nos propres vies 
que ces deux éléments ne sont pas séparés, mais 
qu’ils forment à la fois un continuum et un proces-
sus dynamique de changement. À mesure que le 
Chaos s’installe, les anciens ordres sont détruits 
pour permettre à de nouveaux d’émerger. Comme 
le Ying et le Yang, la mort et la renaissance, l’Or-
dre et le Chaos se 
succèdent et se 
donnent naissance, 
dans un cycle de 
création et d’évolu-
tion sans cesse 
renouvelé."  



27 

skete dédié à SAINT GRÉGOIRE DE NAZIANZE 

Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 

 Ce skete est animé par le chevalier prévôt, fra 
Johannes Carolus en qualité de Précepteur du ske-
te et par le chevalier prévôt fra Johannes Paulus 
en qualité de procureur.  
De nombreux pèlerins demandent leur entrée dans 
la fraternité afin d'effectuer leur temps de pro-
bation et discernement, en vue d'entamer la voie 
du blasonnement, première étape de la voie cheva-
leresque de la mystique chrétienne.  
 



28 Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 

L’âne tombé au fond du puits 
 
Un jour, l’âne d’un fermier est tombé dans un 
puits. L’animal gémissait pitoyablement pendant 
des heures, et le fermier se demandait quoi fai-
re. Finalement, il décida que l’animal était vieux et 
le puits devait disparaître de toute façon, ce n’é-
tait pas rentable pour lui de récupérer l’âne. la 
solution était de boucher le puits. Il invita tous 
ses voisins à venir et à l’aider. Ils saisirent tous 
une pelle et commencèrent à enterrer l’âne dans le 
puits. En réalisant ce qui se produisait l’âne se mit 
à crier terriblement. 
 
Puis à la stupéfaction de chacun, il se tu. Quelques 
pelletées plus tard, le fermier jeta un oeil dans le 
fond du puits et fut fort étonné de ce qu’il y 
vu. Avec chaque pelletée de terre qui tombait sur 
lui, l’âne avait fait quelque chose de stupéfiant. Il 
se secouait pour enlever la terre de son dos et 
montait dessus. 
 
Pendant que les voisins du fermier continuaient à 
pelleter sur l’animal, il se secouait et montait des-
sus. 
Bientôt, chacun fut stupéfié de voir l’âne sortir du 
puits et se mettre à trotter!!!” 
 
Une histoire de résilience :  nous pouvons parfois 
avoir le sentiment d’être au fond du puits ou que 
quelqu’un cherche à nous y mettre, or, passé le 
temps des lamentations sur notre triste sort, nous 
pouvons reprendre la pleine responsabilité de nos 
décisions. Alors n’abandonnez jamais : secouez-
vous et avancez !  
 
    LES AGAPES FONT PARTIE DU RITUEL  
              MACONNIQUE 
L’agape en franc-maçonnerie n’est pas exclusive à 
la franc-maçonnerie spéculative actuelle. Agape 
est aussi vieux que les écoles de mystère sur la 
planète Terre. Le franc-maçon se trompe qui pen-
se que l’agape a été inventé par la franc-
maçonnerie et qu’après les séances il fait quelque 
chose de Nunca vu dans le monde. Agape a tou-
jours fait partie des rencontres entre les Initiés, 
même depuis l’antiquité. 
 
                                                                    Suite... 

 
Cependant, la manière dont l’agape a été menée 
par la franc-maçonnerie spéculative actuelle est 
de plus en plus éloignée de la véritable significa-
tion de l’agape pour un ordre initiatique comme la 
franc-maçonnerie. De plus en plus, l’agape est 
conduite comme une simple fraternisation entre 
les frères après les séances.  
Ainsi, comme dans le monde profane, les gens se 
réunissent pour les raisons les plus diverses pour 
manger et boire, les francs-maçons ont pratiqué 
l’agape comme un simple rassemblement de nourri-
ture et de boissons entre amis, oubliant le carac-
tère sacré de l ‘agape qui doit exister en franc-
maçonnerie, par La franc-maçonnerie est sacrée 
et le sacré doit engendrer le sacré, tout comme le 
profane engendrer le profane.L’agape en franc-
maçonnerie ne doit pas être une simple fraterni-
sation entre frères, mais doit être ce qu’elle a 
toujours été pour les Initiés : une partie du rituel. 
 
Lorsqu’une personne reçoit un négatif de quel-
qu’un, elle se place dans une position de perfection 
en niant sommairement le commentaire qu’elle a 
reçu et en disqualifiant son critique pour disquali-
fier le commentaire reçu. La personne critiquée ne 
considère même pas le commentaire négatif qu’il a 
reçu pour évaluer à quel point il pourrait être cor-
rect. Beaucoup de bêtises sont dites à propos de 
la franc-maçonnerie, plus certaines choses finis-
sent par avoir un sens si vous considérez la posi-
tion dans laquelle la franc-maçonnerie spéculative 
actuelle a dirigé la franc-maçonnerie. Il ya ceux 
qui disent que la franc-maçonnerie est un simple 
rassemblement d’hommes qui se réunissent pour 
manger et boire.Au regard d’une telle affirmation, 
il ne faut pas la disqualifier, considérant que la 
franc-maçonnerie spéculative actuelle voit l’agape 
comme une simple fraternisation entre les frères 
après les séances pour renforcer les liens frater-
nels. Si la franc-maçonnerie n’est pas d’accord 
avec l’opinion de ceux qui disent qu’il s’agit d’un 
simple rassemblement d’hommes qui se réunissent 
pour manger et boire, la franc-maçonnerie devrait 
se demander si son agape ne s’est pas transformé 
en une simple fraternisation avec la nourriture et 
la boisson. La transformation de la vision exté-
rieure est de l’intérieur vers l’extérieur, y compris 
la fazn dont le monde profane considère la franc-
maçonnerie. 
                                                                 Suite... 

Web Maçonnique 



29 Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 

LES AGAPES  
 
Agape a toujours fait partie des rituels des Ini-
tiés. Aujourd’hui, l’accès à un temple est facile et 
pratique. Il est possible de trouver des loges ma-
çonniques au coin de la rue, dans le quartier même 
et à quelques minutes en voiture. Dans l’Antiquité, 
le chemin vers un temple était difficile pour beau-
coup. Les initiés exécutés de véritables pèlerina-
ges, voire des mois, pour atteindre un temple. Les 
temples étaient même situés dans des endroits 
d’accès physique difficile afin qu’ils puissent être 
cachés aux regards profanes. Tout était plus dif-
ficile sur le plan matériel. L’agape dans l’antiquité 
était aussi un moyen de satisfaire le besoin phy-
siologique de nutrition après tout l’effort physi-
que pour participer à un rituel. Les personnes qui 
avaient traversé de grandes restrictions physi-
ques pour atteindre le temple et participer au ri-
tuel avaient maintenant le temps de manger et de 
récupérer. L’Initié, même après tout l’effort phy-
sique pour participer à un rituel, affamé, face à 
l’opportunité de satisfaire sa faim et sans certitu-
des quant à son retour, il s’est comporte de maniè-
re introspective et contemplative, puisque l’ Initié 
connaît l’importance de l’introspection et de la 
contemplation. La sagesse passe par l’introspec-
tion et la contemplation et il n’est pas étonnant 
que le monde profane s’y oppose, diabolisant même 
de tels comportements.                      
Les gens aiment prier ou prier avant leurs repas 
pour remercier Dieu pour la nourriture. Mais il 
leur suffit de dire « amen » pour qu’ils commen-
cent à manger comme des porcs. A table ils crient, 
parlent fort, laissent la télévision et la sono allu-
mées de la pire façon possible, parlent de sujets 
absurdement niais, inutiles et abominables, atta-
quent verbalement les autres, présents ou non, 
avec indirect ou direct, parlent des intimités des 
relations sexuelles, y compris sur la vie sexuelle 
des autres, et ils traitent le rituel d’alimentation 
comme s’ils déféquaient dans la salle de bain. Il 
est évident qu’il ne sert à rien de remercier Dieu 
avant de manger puis de manger avec le Diable, 
faisant du rituel de manger un festin en enfer. La 
« gratitude » envers Dieu, cette « gratitude » 
devenue à la mode pour parler de tout – « gratitu-
de » par-ci, « gratitude » par-là -, elle n’est pas 
donnée par des mots, mais par une conduite. De 
même que ce qui compte par rapport à l’Amour ce 
ne sont pas les paroles, mais la conduite.  

La gratitude envers Dieu pour la nourriture ne 
vient pas des prières et des prières ou simplement 
de manger des légumes, mais du respect de l’acte 
de manger, de manger consciemment pendant tout 
le rituel alimentaire, d’être conscient de ce que 
cela représente dans la Création. 
 
La franc-maçonnerie valorise la fraternité non 
seulement entre frères, mais aussi avec les belles
-sœurs et les neveux. C’est bien, mais l’obligation 
rituelle doit toujours être respectée et être au-
dessus des intérêts personnels et passagers. L’un 
des objectifs du maçon en tant qu’initié d’un ordre 
initiatique est de perpétuer l’ordre par l’obéissan-
ce inconditionnelle aux lois maçonniques et rituel-
les. De la même manière que les belles-sœurs et 
les neveux ne participent pas aux séances fer-
mées, ils ne doivent pas non plus participer à l’aga-
pe, car l’agape fait partie du rituel. La franc-
maçonnerie donne aux belles-sœurs et aux neveux 
d’innombrables occasions de vivre la fraternité 
maçonnique, mais cette fraternisation ne doit pas 
se faire dans l’agape. La fonction d’agape n’est pas 
de fraterniser. Lorsqu’un homme rejoint la franc-
maçonnerie, quelle que soit l’importance de l’ordre 
dans la famille du franc-maçon, c’est son che-
min. L’évolution spirituelle est toujours un chemin 
individuel. Chacun évolue selon ses propres méri-
tes. Chacun évolue individuellement et si la franc-
maçonnerie est le chemin du franc-maçon, les bel-
les-sœurs et neveux auront aussi leurs che-
mins. Le désir d’être ami avec tout le monde ne 
peut pas être placé au-dessus de l’obéissance au 
rituel. 
 
De cette manière, nous comprenons que le franc-
maçon se traduit par son respect de Dieu et de la 
manière dont Dieu fait les choses ; le respect qui 
ne vient pas de la peur, mais précisément du fait 
de vivre l’harmonie entre aimer Dieu, être aimé de 
Dieu et être soumis à son pouvoir suprême. La 
nourriture est l’une des façons dont Dieu fait les 
choses. Le processus de manger est le système 
que Dieu a pour que l’homme se nourrisse et si 
Dieu a ce système, il doit être respecté. L’Initié 
respecte l’agape parce que dans l’agape l’homme 
est nourri et la nourriture est la façon dont Dieu 
fait les choses.  
 
 

Suite... 



30 Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 

      LES AGAPES  
Pour cette raison, la doit être respectée et faite 
avec conscience, dans tout le processus d’alimen-
tation, l’Initié doit être conscient que c’est ainsi 
que Dieu fait les choses et fait acception cet ac-
te, c’est accepter Dieu lui-même.  
Les Initiés de l’antiquité pratiquaient l’agape dans 
le cadre du rituel de prise de conscience de l’im-
portance de la nourriture car la est la fain dont 
Dieu fait les choses, pas pour fraterniser. Les Ini-
tiés étaient si conscients du sacré qu’ils lacèrent 
tout sacré, y compris l’acte de manger. L’Initié 
consacré, le profane profané. Agape doit être 
consacrée, non profanée. 
 
L’agape n’est pas une simple fraternisation de per-
sonnes qui se réunissent pour bien manger et bien 
boire, mais elle fait partie du rituel. Faisant par-
tie du rituel, l’agape doit être conduite et respec-
tée en tant que telle, tout comme le rituel est 
conduit et respecté à l’intérieur du temple. Dans 
sa portée de renforcement des liens de fraterni-
té, l’agape n’est pas une fin, c’est un moyen. Les 
francs-maçons ne doivent pas avoir l’agape pour 
célébrer la fraternité, mais pour souligner les 
liens qui les conduiront à de plus grandes choses 
en faveur de l’humanité.L’informalité de l’agape 
ouvre des portes qui ne peuvent pas être ouvertes 
dans le rituel, mais les portes sont nombreuses et 
c’est à chaque franc-maçon de choisir quelle porte 
il veut ouvrir, puisque les clés lui seront remi-
ses. Il ya ceux qui définissent la franc-maçonnerie 
comme une association d’hommes d’affaires qui se 
réunissent dans le but de renforcer les relations 
commerciales et utilisent l’agape pour renforcer 
ces relations, voir l’agape comme une occasion de 
parler affaires et en gagnant de l’argent. C’est 
dans la liberté de l’informalité de l’agape que cha-
que franc-maçon extériorisera ce qu’il attendra de 
la franc-maçonnerie. Le dernier souper de Jésus-
Christ était une agape et ceux que Jésus expulsé 
du temple étaient ceux qui voulaient profiter des 
écoles de mystères pour s’enrichir. 
 
Auteur inconnu 
 

LA DESTINÉE DE L'ÂME 
APRÈS LA MORT 

 
Autonomie de l'âme 
On m'a prié de parler de la « destinée » de l'âme 
après la mort. 
Je dirai qu'elle commence aujourd'hui, mainte-
nant. Il est, en vérité, absurde de parler de la 
destinée de l'âme après, si on ne parle pas de 
l'âme maintenant, dans les conditions où nous som-
mes. Je dis : aujourd'hui, parce que nous sommes 
aujourd'hui. C'est ici que nous devons poser la 
question. 
Examinons auparavant ce qu'est l'autonomie de 
l'âme. Encore une fois, le mot « âme » est bien 
vague. Je ne veux pas définir le caractère de l'es-
prit, ni celui de l'âme, ni établir leur distinction. 
Je parlerai simplement de ce qui, n'étant pas le 
corps, peut continuer à vivre après la mort, après 
la séparation d'avec le corps. 
L'homme peut développer sa vie autonome, aller 
très loin, parvenir jusqu'à considérer son corps, 
son psychisme, comme quelque chose d'extérieur, 
les regarder en spectateur. Développé en accord 
avec la vie spirituelle, l'âme progresse, mais elle 
peut aussi n'être pas cultivée, exister faiblement, 
être peu réveillée, vivant selon le corps. C'est le 
non-développement de l'âme, et alors, d'une ma-
nière ou d'une autre, la question du monde spiri-
tuel en nous s'impose.L'éveil de l'âme, c'est la vie 
autonome, non conditionnée par la réaction corpo-
relle ; il en découle un autre élément : son atta-
chement ou son détachement de la matière, posi-
tif ou négatif. Si la vitalité de l'âme augmente en 
nous dès maintenant, si l'indépendance de l'âme 
par la purification se fortifie en nous, son sort 
après la mort sera différent de celui de l'âme vi-
vant selon le corps, c'est-à-dire qu'elle sera plus 
ou moins consciente, plus ou moins indépendante 
de ce qui nous attire sur la terre ou nous attache 
à nos soucis.                                               Suite... 



31 4ème trimestre 2024  /  N° 20 Les cahiers de recherche maçonnique 

Mais il pense avec la mentalité du « monsieur bien 
». Il en appelle directement à l'autorité et deman-
de d'envoyer Lazare, comme son serviteur, comme 
un clochard... Analysez cette parabole et vous ver-
rez que la psychologie du riche n’a pas changé 
après sa mort.  
Vous pouvez vous retrouver sans corps, mais vous 
emportez votre psychologie avec vous. Si elle n’est 
pas satisfaite ou si elle n’a pas espoir de l’être, 
alors, inévitablement, votre vitalité, votre puis-
sance de vie seront diminuées ; votre souffrance 
sera plus ou moins grande à raison de l’attache-
ment à votre psychologie que vous n’avez pas sur-
montée et que, seul, vous pouvez surmonter. 
Nous pouvons ainsi considérer plusieurs possibili-
tés dans leurs grandes lignes. 
L’âme après la mort est plus vitale qu’ici-bas parce 
qu’elle n’a pas les entraves que nous avons sur ter-
re, les soucis, les fatigues, etc. La vitalité et la 
vigueur de celui qui a vécu spirituellement sont si 
fortes qu’il peut aider les autres, évoluer dans 
cette vitalité. Par contre, celui qui est étranger à 
la culture de son âme se trouve dans un genre d’é-
tat somnolent, ayant contracté l’habitude de vi­
vre de choses matérielles. Nombre d’âmes, après 
la mort, se deman­dent où elles sont ! Elles cher-
chent les anciennes conditions de la vie avec le 
corps : on raconte même que des guides spirituels 
doivent leur expliquer leur vie nouvelle : savez-
vous que vous n’êtes pas un vivant ? Plongées dans 
la somnolence, elles ne peuvent encore s’adapter 
aux conditions nouvelles ni se détacher des élé-
ments passionnels : argent, affection possessive... 
Leur souffrance est salutaire mais il y a souffran-
ce parce qu’elles n’arrivent pas à se dégager de 
leur état. 
Le ciel, la terre, l’enfer 
Avec le christianisme, toutes les religions donnent 
et citent trois expériences, trois étapes : ciel, 
terre, enfer. 
Ces trois termes doivent être expliqués car l’ex-
périence du ciel, de la terre et de l’enfer commen-
cent maintenant, 
L’expérience du ciel est le détachement, lorsque la 
vie spirituelle nous gagne de plus en plus. Celle de 
la terre est neutre, humaine, ni bonne, ni mauvai-
se. L’expérience de l’enfer, nous l’avons aussi dans 
notre vie : ce sont les angoisses terribles, les dou-
tes, les ténèbres, les choses insatisfaites. L’âme, 
après la mort, peut traverser ces trois étapes.  
 
 

Suite... 

Cela est net et clair. L'âme n'aura à subir ni la 
justice abstraite de Dieu, ni les lois mais des pré-
occupations uniquement matérielles. Après la 
mort, la matière n'est plus mais les préoccupa-
tions subsistent. Si l'âme a déjà pris conscience 
de l'autonomie de sa vie personnelle, ici-bas, en-
dehors de tout conditionnement matériel, « après 
la mort », ce ne sera qu'un passage. C'est une évi-
dence.  
Destinée de l'âme après la mort 
La destinée de l'âme après la mort correspondra à 
sa vitalité, à son indépendance de la terre, à la 
grandeur de son existence propre. Plus ou moins 
somnolente, vigilante, vivante, elle sera souffrante 
ou non souffrante. D'où viendra et que sera cette 
souffrance ? 
L'âme ne subira plus de souffrances physiques, 
mais des souffrances morales : soucis, désirs. Et 
comme elle ne pourra satisfaire ses désirs, sa 
souffrance sera d'autant plus aiguë qu'elle n'en 
sera pas libérée. En effet, nous avons des sensa-
tions et des sentiments ; ici les sensations ne se-
ront plus mais le sentiment demeure. Lorsque nous 
parlons de l'âme après la mort, nous devons préci-
ser que nous ne désignons pas un esprit ; l'âme est 
un complexe possédant ce que l'on nomme le corps 
subtil. 
Prenons l'exemple imparfait, certes - de l'ampu­
tation d'un membre ; on ressent la souffrance 
dans ce membre qui n'existe plus. Nous n'aurons 
plus de corps physique, nous aurons le corps subtil. 
Et nous emportons avec nous le psychisme. 
L'Evangile nous présente la curieuse parabole du 
pauvre Lazare et du riche. Le riche, durant sa vie, 
dédaigne de s'occu­per du pauvre Lazare, assis 
sur le pas de sa porte. Il passe sans le voir. Après 
leur mort, le riche se trouve en enfer et voit le 
pauvre Lazare, en haut, dans le sein d'Abraham. 
Le riche dit à Abraham : «Père Abraham, envoie 
lazare, qu'il trempe son doigt dans l'eau et m'ap-
porte ainsi un peu d'eau rafraîchissante pour sou­
lager ma soif », et aussi « Abraham, préviens mes 
frères à la maison ». Mais Abraham lui répond : « 
C'est impos­sible. llj a un abîme infranchissable 
entre nous ! » Les Pères de l'Église expliquent quel 
est cet abîme. Est-ce un abime spatial ? C'est 
l'abîme psychologique que le riche pose entre lui 
et le ciel, car il n'a pas changé après la mort, im-
médiatement, sinon il se serait adressé directe-
ment à Lazare.                                    Suite... 

LA DESTINÉE DE L'ÂME 
APRÈS LA MORT 



32 4ème trimestre 2024  /  N° 20 Les cahiers de recherche maçonnique 

J’insiste sur cette loi de la solidarité. Pourquoi les 
Eglises prient-elles pour les morts, pourquoi ces 
problèmes si profonds ? À cause de la solidarité 
entre les êtres, particulièrement manifestée dans 
l’angélologie.   
Résumons. Trois éléments définissent le destin de 
notre âme après la mort : sa vitalité dans la vie 
spirituelle, sa libération des divers soucis l’enchaî-
nant, et la solidarité entre les êtres humains. 
Libération 
Quand je prononce : « être libre », je n’ai pas seu-
lement en vue la libération des plaisirs du monde, 
mais celle du complexe du monde. Je connais des 
âmes qui ne jouissent pas de cette vie d’une 
soixantaine d’années et qui se préparent un destin 
fort désagréable pour l’au-delà, parce que rongées 
de scrupules et d’autres sentiments lugubres qui 
ne leur permettent d’être ni vraiment pécheres-
ses, ni vraiment saintes ! Saisissez-vous combien 
la libération sur tous les plans est indispensable, 
c’est-à-dire de n’être point ligoté afin de ne pas 
nourrir de regrets, « après » ? 
Trois étapes du cheminement de l’Ame après la 
mort 
Quel est l’enseignement de l’Église ? 
J’en tracerai uniquement les grandes lignes. Sym-
boliquement trois étapes sont essentielles. 
Première étape : l’homme meurt biologiquement, le 
cœur s’arrête. On compte trois jours durant les-
quels l’âme n’est pas véritablement séparée du 
corps. Je dis trois jours mais il ne faut pas s’atta-
cher aux heures ou à l’heure près ; le nombre est 
exact mais symbolique. Quel est son état pendant 
ces trois jours ? Comme je l’ai déjà indiqué, elle ne 
ressent plus de souffrances physiques. Le cœur 
est arrêté, pourtant l’âme reste sensible formel-
lement vis-à-vis de son corps. Nous en connaissons 
des cas « anecdotiques », tels celui d’une vieille 
femme qui, après sa mort, prétend qu’on a mis 
dans son cercueil un coussin trop dur. Une certai-
ne sensibilité formelle - si l’on peut dire -, non 
physique, demeure donc. Nous connaissons d’au-
tres cas d’âmes qui, après trois jours, ne sont pas 
séparées du corps ; l’on peut exceptionnellement 
et médicalement réveiller artificiellement l’homme 
à la vie après trois jours de mort. La résurrection 
de Lazare n’entre pas dans ce cadre ; elle est hors 
de cause car le corps se décomposait, le troisième 
jour était franchi et le contact âme - corps défi-
nitivement coupé ; l’âme et le corps faisaient 
deux. En disant « âme séparée du corps », nous 
devons faire attention car nous savons qu’elle peut 
parfois se séparer du corps durant la vie et qu’il 
ne lui est pas toujours facile de réintégrer l’enve-
loppe corporelle.                             Suite... 

   Dans l’étape céleste, elle s’élève hors des entra-
ves. Dans l’étape terrestre, étant « terre à terre 
», l’âme ne peut précisément quitter cette terre, 
elle est troublée, elle revient sous forme de fan-
tôme ou de désir, elle cherche d’une manière ou 
d’une autre à continuer la vie sans y parvenir. Dans 
l’étape enférique, enfin, elle s’intériorise sur son « 
ego » : pleine d’angoisse, intérieure, elle n’est plus 
attachée à la terre mais tout axée en son refus de 
l’extérieur, du monde, centrée sur son propre état 
égocentrique, et révoltée.  
« L’âme-unie-au-corps », en notre état présent, 
c’est le principe de lutte. Nous luttons. Quand on 
parle, par exemple, de progrès technique, il ne 
s’agit pas d’un progrès mais d’une lutte, lutte de 
l’intelligence humaine pour mater les lois de la na-
ture, fabriquer des avions, des ordinateurs... Tou-
te notre vie est une lutte intérieure : lutte avec 
les passions, la société, entre le spirituel et le ma-
tériel, lutte ! Cette lutte peut être victorieuse, 
magnifique ; nous vivons néanmoins sous son signe. 
Pour cette raison l’Eglise sur terre porte le nom 
d’Eglise militante, Eglise de lutte intérieure. 
« L’âme-séparée-du-corps », par contre, ne possè-
de pas cette dualité en elle-même, elle est débar-
rassée des luttes, des dialogues inquiétants et 
souvent douloureux ; elle pénètre sur un autre 
plan, celui du progrès lent, de la conquête lente. 
Je crois que les notions d’évolution et de progrès 
placées dans le monde matériel y ont été trans-
portées à partir du monde spirituel, car ce der-
nier, hors du corps surtout, est vraiment soumis à 
la loi de progrès. On progresse lentement, moins 
lentement parfois, mais c’est réellement la loi de 
progrès. Sur terre deux entités différentes se 
rencontrent : la possibilité de grandes victoires et 
la possibilité de grandes chutes et difficultés. II 
est nécessaire de mettre l’accent sur cet aspect. 
Puis, l'âme-hors-du-corps, progresse mais point 
seule, car survient alors l’autre élément dont j’ai 
parlé précédemment. Avec la libération des entra-
ves, des engagements ou des liens qui nous empri-
sonnent matériellement, il est impossible à une 
personnalité de progresser si elle n’a pas le sou-
tien des autres.  
Je reviens à la solidarité. 
Les supérieurs aident les inférieurs, les vivants 
aident les morts, les morts aident les vivants.  
                                                                   Suite... 

LA DESTINÉE DE L'ÂME 
APRÈS LA MORT 



33 4ème trimestre 2024  /  N° 20 Les cahiers de recherche maçonnique 

Si l'âme est détachée, après quarante jours, elle 
atteint un monde où, comme dit le Christ, « mus 
serez  comme des anges ». Il ne dit pas : « vous 
serez des anges ».     
Il y a toute possibilité de monter plus haut, ou de 
s’arrêter à mi-chemin, de pénétrer en des sphères 
supérieures. Selon la tradition, Pâme qui n’est pas 
encore parvenue à acquérir quelque chose de plus 
profond, est guidée par des révélations personnel-
les. 
Puis, vient la deuxième étape. L’âme, emportée 
plus haut, entre dans le plan des messages (ange 
signifie : messager), des révélations universelles 
sur le monde. 
Troisième étape. Elle est introduite dans l’écoute 
de la musique des sphères ou lois du monde, dans 
la pensée de Dieu sur le monde en tant que « lois 
statiques », qui sont les lois, les harmonies, les 
principes. 
Je vous l’assure, ces trois étapes forment déjà un 
bien long chemin ! Il est des personnes qui les 
ayant vécues sur terre, pensèrent que rien ne leur 
était supérieur, que rien ne viendrait au delà. J’ai 
connu des gens qui avaient reçu un écho des musi-
ques célestes... 
Cependant, une âme ardente peut encore s’élever, 
vivre par des inspirations, des dons directs de 
Dieu. Saisie, elle est ivre de ces dons, de ces lu-
mières, elle s’y perd comme dans un nirvana et 
monte encore. Il lui arrive de recevoir la virilité 
afin que tel don la pénètre, la forme et qu’elle ne 
soit plus seulement victime de la grandeur divine 
mais prenne aussi « conscience ». Dès qu’elle est 
imprimée de virilité, elle s’élève, s’élève, entraînée 
par l’élévation la plus sublime. Dans cet envol per-
manent vers Dieu, elle touche la stabilité et de-
vient siège de Dieu. Et, plus loin que la stabilité, la 
sagesse divine l’envahit. La dernière étape précé-
dant la déification totale, quand Dieu sera « tout 
en tous », c’est l’entrée dans le brûlant de l’amour. 
La descente 

 
 
Mais il existe aussi une des-
cente. Une zone neutre appa-
raît d’abord ; l’âme monte un 
peu, descend un peu, ou sta-
gne en une certaine attente. 
Elle n’a rien commis de mal, 
elle n’a rien commis de bien ; 
quasi en sommeil, et voilà, 

dans cette fausse attitude qu’elle a adoptée, elle 
peut descendre !                                                           
 

Suite... 

Je parle des trois jours symboliques indiqués par 
l’Église. 
L’on devra être attentif quant aux rites, formes, 
paroles autour du corps. À quels fréquents man-
ques de tact s’abandonnent ceux qui désertent 
complètement le corps d’un mort ou qui, étant à 
ses côtés, discutent le prix de l’enterrement... et 
autres problèmes pénibles ! 
La charité exige que nous demeurions auprès du 
corps avec des prières, des pensées bonnes. Puis, 
outre les trois jours et toujours symboliquement, 
l’on compte quarante jours - une quarantaine - (je 
n’ai pas le temps d’examiner le sens des nombres) ; 
une période d’épreuve : l’âme, bien qu’elle soit sé-
parée de son corps, conserve les souvenirs, les 
attachements, les luttes, elle n’est pas encore ha-
bituée à ses nouvelles conditions d’existence. Cer-
taines âmes, par exemple, ne réalisent pas la lutte 
en elles du bien et du mal, ou une mère ne se rési-
gne pas à quitter ses enfants... 
Je ne puis résister à vous conter une histoire 
charmante. J’aime les petites histoires, elles allè-
gent le discours. On ne peut être toujours sé-
rieux, surtout si l’on veut bien passer dans l’éter-
nité, il faut s’accoutumer d’être gai ! Il y avait 
donc dans une maison des bruits inattendus de 
vaisselle cassée, de casseroles heurtées. Quelque 
chose allait mal. On tapait. Tout craquait. L’on in-
vite le curé, il asperge la maison d’eau bénite et 
dit des prières mais le chahut continue. Arrive 
alors l’enchanteur Merlin. Il regarde la pièce, bri-
se le pot-au-feu et tout est terminé. La vieille 
grand mère qui était morte ne pouvait se détacher 
de son pot-au-feu. Elle revenait sans cesse faire 
son pot-au-feu. Le pot-au-feu supprimé et rempla-
cé par un autre, elle perdit son habitude. Voilà une 
légende certes, mais beaucoup plus véridique qu’on 
ne pense. 
Vous trouverez dans le Missel romain cette admi-
rable prière des premiers chrétiens : « Libère, 
Seigneur, l’âme de ton serviteur (ou servan-
te) comme Tu as délivré Job de ses souffrances... 
Isaac des mains de son père Abraham prêt à        
l'immoler... comme Tu as délivré Daniel de la fosse 
aux lions... libère, libère ».        
Couper le mince cordon, trancher la petite chaî-
nette : nous en avons tous l’expérience, les petites 
manies sont souvent plus fortes que les grandes 
choses. 
                                                                  Suite... 

LA DESTINÉE DE L'ÂME 
APRÈS LA MORT 



34 4ème trimestre 2024  /  N° 20 Les cahiers de recherche maçonnique 

LE TESTAMENT DE L'INITIÉ RUDYARD KIPLING  
 
JE NE SUIS QU'UN HOMME PARMI LES HOMMES,  
MAIS J'AI RÉPONDU SOUS LE BANDEAU ET J'AI-
GRAVI LES TROIS MARCHES. J'AI VU L'ÉTOILE 
FLAMBOYANTE, J'AI FAIT LE SIGNE. JE SUIS UN 
MAILLON DE LA CHAINE! LACHAÎNE EST LON-
GUE. ELLE REMONTE JUSQU'AU SIÈCLE D'HIRAM, 
ET PEUT-ÊTRE PLUS LOIN ENCORE. ON TROUVE 
NOTRE SIGNE SUR LES PIERRES DANS LES DÉ-
SERTS DE SABLE SOUS LE CIEL PUR DE L'ORIENT, 
DANS CES PLAINES OÙ S'ÉLEVAIENT LES TEM-
PLES COLOSSAUX, POÈMES PURS DE LAPUISSAN-
CE ET DE LA GLOIRE.  
ON TROUVE NOTRE SIGNE SUR LES PAPYRUS 
QUE L'ÂGE A TEINTÉ D'OCRE, SUR LES FEUILLES 
OÙ LE CALAME A TRACE LES PHRASES LES PLUS 
BELLES QU'UN ÊTRE AIT PU LIRE.  
ON TROUVE NOTRE SIGNE SUR LES HAUTES CA-
THÉDRALES AUX SOMMETS SUBLIMES AÉRÉS 
PAR LES VENTS DES SIÈCLES.  
ON TROUVE NOTRE SIGNE JUSQUE SUR LES 
CONQUÊTES DE L'ESPRIT QUI FONTL'HUMA-NITÉ 
MEILLEURE, SUR LA PARTITION DE MOZART, 
SUR LA PAGE DE GOETHE, LE LIVRE DE 
CONDORCET, LES NOTESD'ARAGO.  
ET POURTANT, JE NE SUIS QU'UN HOMME PARMI 
LES HOMMES, UN HOMME SANS ORGUEIL, HEU-
REUX DE SERVIR À SA PLACE, À SON RANG, JE 
NE SUIS QU'UN MAILLON DE LA CHAINE, MAIS JE 
ME RELIE ÀL'UNIVERS DANS L'ESPACE ETDANS 
LE TEMPS. JENE VIS QU'UN INSTANT, MAIS JE 
REJOINS L'ETERNEL.  
MA FOI NE SAURAIT FAIRE COULER LE SANG, JE 
NE HAIS POINT, JE NE SAIS POINT HAÏR. JE PAR-
DONNE AU MÉCHANT PARCE QU'IL EST AVEU-
GLE,PARCE QU'IL PORTE ENCORE LE BANDEAU, 
MAIS JE VEUX L'EMPÊCHER DE MAL FAIRE, DE 
DÉTRUIRE ET DE SALIR. A MA PLACE, DEBOUT 
ET A L'ORDRE, J'AI TRAVAILLÉ DE MON MIEUX. 
DANS TOUTES LES HEURES DE LA VIE, MON 
COEUR EST DEMEURÉ FIDÈLE. JE ME SUIS DÉ-
POUILLÉ DES MÉTAUX, J'AI COMBATTU JUSQU'À 
LA LIMITE DE MES FORCES LE FANATISME ET LA 
MISÈRE, LA SOTTISE ET LE MENSONGE. JE NE 
CRAINS RIEN, PAS MÊME CE SOMMEIL QUE L'ON 
APPELLE LA MORT. J'ESPÈRE SUPPORTER LA 
SOUFFRANCE AVECL'AIDE DES MIENS, JE SAU-
RAI SUBIR CE QUI DOIT ÊTRE SUBIT PARCE QUE 
C'EST LA LOI COMMUNE.  
J'AURAIS DÉGROSSI LA PIERRE, ACCOMPLI MA 
TÂCHE EN BON OUVRIER PAR L'ÉQUERRE ET LE 
COMPAS  
QUAND JE PARTIRAI, FORMEZ LA CHAÎNE.  
RIEN NE SERA PERDU DE CE QUI FUT DONNÉ. JE 
RESTERAI TOUJOURS PARMI VOUS CAR JE VOUS 
LAISSERAI LE MEILLEUR DE MOI-MÊME, 
OH ! FILS DE LA LUMIÈRE, MES FRÈRES.  
 
 
 

  Première descente, première marche, elle est 
prise d’effroi, elle ne se retrouve plus. 
Deuxième marche : dans son effroi, elle se replie 
et se sépare de ses frères. 
Troisième marche : elle descend encore et alors 
se révolte contre l’harmonie du monde, recroque­
villée sur elle-même. 
Quatrième étape : elle refuse d’accepter quoi que 
ce soit venant du dehors ; elle veut posséder, être 
elle-même seule, pour elle seule. 
Cet état lui ouvre la cinquième étape : la mélanco-
lie froide, la tristesse infinie. Plus bas, elle s’en-
ferme en « soi », refuse toute évolution, toute 
sortie ; elle se durcit enfin dans cette position et 
glisse vers la destruction - non des autres -, elle 
touche le feu de l’enfer. 
Isaac le Syrien - grand mystique, Père de l’Église 
du Ve siècle interrogé ainsi par ses disciples : « 
Qu 'est-ce que le feu de l'enfer ? » - répondit : « 
Le  feu de l’enfer est le refus de l'amour de 
Dieu », car le symbolisme du feu est double : il 
réchauffe et il détruit. 
Conclusion 
En résumé, la descente, voyez- vous, est un genre 
de monde qui se rétrécit dans mon « moi » (ego), 
tandis que la montée est toujours vers toi, ou vers 
nous, ou avec. 
Je terminerai en disant que les qualités les plus 
essentielles de l’âme sont, dès maintenant, le dé-
tachement, la vitalité spirituelle et la charité de 
sortir d’elle-même pour un autre. 
 
Eugraph Kovalevsky  

(évèque Jean de Saint-Dénis). 
Extrait d’une conférence 1974. 

      

LA DESTINÉE DE L'ÂME 
APRÈS LA MORT 



35 4ème trimestre 2024  /  N° 20 Les cahiers de recherche maçonnique 

seulement 5 jours l’séparaient, par une route qui 
allait au sud-est, une des plus sûres, utilisée par 
les étudiants et apprentis de métier, qui se ren-
daient aux Universités d’Orient et les autres pour 
devenir artisans ou chercher des éléments que 
leurs maîtres de métier lui demandaient. En arri-
vant, il s’est rendu compte que le village était une 
ville florissante et qu’avec cela, il y avait de la 
meilleure nourriture et de la meilleure boisson. Il 
a logé et goûté tous les mets qu’il pouvait, dégusté 
toutes les boissons qu’il pouvait, "je le mérite", se 
répétait encore et encore; il mangea et buvait, 
dansa et chanta, dit à tous ceux qui acceptèrent 
une boisson et l’écoutaient, que dans son village il 
était un grand artiste, qui avait été appelé pour 
décorer le Monastère de la Montagne, pour son 
génie artistique. Après l’appel pour la nona (15h), il 
se réveilla, le temps annonçait de la pluie, mais 
maintenant il restait un long chemin jusqu’au pro-
chain village, il s’est préparé et est parti. Un peu 
de mauvais temps ne l’effraierait pas, il venait du 
nord. Le voyage a été dur, il lui a fallu 1 semaine, 
une route très peu amicale, difficile, un paysage 
sauvage, un climat très rigoureux, les voyageurs 
qu’il croisait n’étaient plus joviaux, traits rudes et 
cuits par des travaux manuels, loin de ce qu’il 
était, un artiste. Il a pensé, "ils seront des jour-
naleros" qui vont à la recherche de travail dans la 
construction du Monastère de la Montagne; mieux 
ne pas se mélanger, sûrement lui comme artiste il 
devrait être en face de équipes de journaleros, 
d’artisans. Leur surprise fut majeure à l’arrivée, 
ce n’était pas une ville, c’était un village, indus-
trieux, plein d’artisans et de journaliers, il y avait 
seulement des auberges, des aliments très sim-
ples; moines, artisans, journaliers, gens des diffé-
rentes guildes qui travaillaient à la construction 
du monastère, mais il n’y avait pas d’artistes, des 
artistes comme lui. Il a mangé un plat de potage 
de légumes, un verre d’eau, un morceau de pain et 
s’est couché tôt, il pensait, "sûrement dans la 
montagne sont les artistes et l’esprit sera diffé-
rent à celui de ces gens de travail".  Le lendemain, 
je me levais tôt, le lit n’était pas confortable et je 
ne le laissai pas dormir, en plus du bruit qu’il avait 
ressenti avant que sonna l’appel pour Maitines, je 
ne le laissa pas bien se reposer; pour l’appel à la 
Tercia (9h), il était déjà presque réveillé.  
 

Suite ... 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Dans un certain village du Nord, on apprend qu’il 
avait commencé la construction du monastère de 
la montagne, le monastère des Météores, pour que 
les Anacoretas aient leur place entre le ciel et la 
terre. Un artiste du peuple, ayant appris la nouvel-
le, prend la ferme résolution de partir pour la 
Thessalie, afin de pouvoir faire partie de ceux qui 
allaient ériger le monastère de la Montagne, il 
pensa en outre, "ils sauraient apprécier ses dons 
artistiques". Il n’était pas une grande distance, 
celle qui existait entre son peuple et les plaines de 
Thessalie, seulement 3 villages les séparaient, et 
la route n’était pas si dangereuse, car elle était 
utilisée par des marchands et des pèlerins. Je pla-
nifie bien son voyage, je prends seulement le né-
cessaire, et il est parti pour le premier village qui 
le séparait de sa destination divine, c’était seule-
ment 3 jours de voyage à pied. Par une route com-
merciale, pleine de voyageurs qui se dirigeaient 
vers l’Orient, à la découverte des beautés que les 
poètes racontaient. Arrivé à sa première destina-
tion, il se rendit dans un gîte où il se rassasia de 
nourriture ; il commençait à bavarder avec tous 
ceux qui voulaient l’écouter, tout en partageant 
les spiritueux, et racontait ses exploits d’artiste. 
Le lendemain, après la Sixième (midi), il se réveil-
la, le climat était favorable, et il se mit en route 
vers le village suivant,                             Suite... 

Ricardo Compagnoni. Argentina 



36 4ème trimestre 2024  /  N° 20 Les cahiers de recherche maçonnique 

Je cherche un restaurant pour manger quelque 
chose, et retrouver des énergies pour chercher le 
Maître de cette Œuvre.. Le second des Goliards, 
un homme à la barbe touffue et de grande taille, 
avec des gestes joyeux et de l’espièglerie, lui indi-
qua que l’un d’eux conduisait à observer la lueur de 
Météora, et que l’autre ne conduisait qu’à la zone 
de service de Météora. Profitant de la conversa-
tion, qui lui était présentée, avec toute la pompo-
sité, et sa grande habileté à parler, il esquisse une 
par une les raisons pour lesquelles il prendrait le 
chemin qui l’amènerait à observer la brillance de 
Météora, que ses grands dons d’artiste donne-
raient plus de brillance à Météora. Le troisième 
des Goliards, le plus âgé d’entre eux, avec une lon-
gue barbe, comme ses longs cheveux, avec un ton 
gai et même irrévérencieux pour un homme de sa 
hiérarchie, mais qui transmettait un message qu’on 
ne parvenait pas à comprendre, peut-être par le 
festif de son ton, l’avertit "le chemin qui est bien 
entretenu, c’est celui qui mène à observer Météo-
ra, il est le chemin facile pour arriver, la route 
courte mais longue" et après avoir contenu son 
ondulation continue "le chemin qui est négligé, 
c’est celui qui mène à la zone de service de Météo-
ra, est le chemin le plus difficile à atteindre, mais 
il est le long chemin mais court", à ce que les trois 
moines Picaros, éclatèrent de rire. La solution 
était facile, il prendrait le chemin facile, il avait 
déjà beaucoup de jours de voyage, il était fatigué, 
et il n’était pas un artisan, il était un artiste, donc 
sa décision était déjà prise.. Quand il était sur le 
chemin qui conduirait à Météora, il a vu que les 
Goliards, ils ont pris l’autre route, et sa curiosité 
a été plus forte et leur demande pourquoi ils al-
laient par là, à quoi le plus vieux, a répondu "c’est 
que nous aimons le difficile, nous salir, et nous 
allons servir, pour cela nous sommes" pendant 
qu’ils riaient et plaisantaient entre eux. Il a pensé, 
"ils sont fous" pourquoi personne ne les prend en 
compte, est revenu sur le chemin prudent. Le 
paysage était de plus en plus lumineux et beau, le 
monastère de la montagne, il se voyait de plus en 
plus proche, plus grand, plus élevé. A chaque pas, il 
se persuadait que ses grandes qualités d’artiste 
seraient ce qui ferait la différence dans ce mo-
nastère pour anacoretas. Il se souvenait comment 
il avait peint le devant de la chapelle du village ; 
même si la peinture s’effacerait avec la première 
pluie ;                                                Suite... 

Quand il est sorti, il a vu qu’il n’y avait personne 
dans le village, que tous les ouvriers étaient déjà 
partis. Au loin, on voyait le mont Pindo et il n’y 
avait qu’une seule route à suivre. Après quelques 
heures de marche, et sans croiser personne, il ar-
rive à une bifurcation du chemin, et à sa surprise, 
il a trouvé 3 moines Picaros; assis, parlant et riant 
entre eux. Au loin, on pouvait déjà observer la ma-
jestueuse montagne, on appréciait la hauteur du 
massif rocheux et comme il était couronné par un 
Monastère naissant en construction. Devant lui, 
s’ouvrirent deux chemins, l’un bien soigné, l’autre 
très caillouteux et négligé; mais pour être sûr, il 
se rapprocha des Moines Vagabond et consulta 
quel était le chemin pour aller jusqu’à Météora. Le 
plus jeune d’entre eux, dans un ton sympathique, 
joyeux, et le seul qui se rendit compte qu’un 
étranger s’approchait, lui indiqua que les deux 
chemins conduisaient à Météora. Je lui demande 
pourquoi il allait à Météora. Pendant un instant 
cette question fut un havre, car personne ne lui 
avait rien demandé ces derniers jours, et il sentit 
que finalement quelqu’un se rendait compte qu’il 
était un artiste et non un journalier ou un artisan. 
Il a pu parler, avec toutes les paroles qu’il a tenu 
ces derniers jours, de sa grande capacité d’artis-
te, et qu’il avait été appelé pour éclairer le monas-
tère, qu’il était un grand Artiste et que cela aide-
rait à faire connaître son nom encore plus. Qui 
allait laisser son empreinte artistique dans ce mo-
nastère. était boueux et sale, la végétation était 
si dense qu’elle ne laissait pas pénétrer les rayons 
du soleil; l’humidité concentrée des arbres, On lui 
rappelait la grotte où il devait se cacher après 
l’incident la maison du noble; arrivée la nuit il dut 
dormir appuyé sur un Peuplier Argenté, et se ré-
veilla quand il sentit le grognement de bœufs qui 
tiraient de grands troncs sur le chemin au monas-
tère. Il n’avait qu’un morceau de pain, pour man-
ger, pensa-t-il, mais en le cherchant, il s’aperçut 
que les écureuils ou les oiseaux l’avaient emporté. 
Il a rassemblé toutes ses énergies, et avec l’ob-
jectif d’arriver le plus tôt possible, et en pensant 
au lit où il allait dormir, aux délices qui étaient 
sûrement réservés pour les artistes; car le génie 
d’un artiste doit être pris en charge; il a entrepris 
la marche. Quand je suis arrivé au monastère, il 
avait déjà passé la complète (21hs), il n’y avait pas 
d’hébergement, ni une auberge, seulement des ca-
sernes.  

Ricardo Compagnoni. Argentina 



37 4ème trimestre 2024  /  N° 20 Les cahiers de recherche maçonnique 

de façon harmonieuse dans la construction; il sem-
blait qu’il était l’un de ceux qui dirigeait ce lieu, 
par la manière de parler et donner rapport. Sans 
pouvoir se retenir plus, et profitant que je récu-
père son énergie avec le plat de nourriture, il com-
mença à parler et à apporter des idées; les deux 
hommes le regardaient, essayant de comprendre 
ce qu’il disait. Il a commencé son monologue, sur 
ses qualités d’artiste, sur sa capacité à éclairer 
avec son génie artistique partout, qui avait été 
appelé à travailler dans ce monastère, et que si 
vous pouviez être assez aimable pour indiquer où il 
pouvait trouver le Maître de cette œuvre en cons-
truction, qu’il devait se présenter pour pouvoir 
commencer à donner libre cours à son génie artis-
tique et commenter certaines des idées qui 
avaient surgi sur son chemin au monastère. Le moi-
ne Rogue, en pointant l’autre homme, comme si il a 
signalé son reflet, dit "vous voulez certainement 
parler avec lui, c’est lui qui mène à bien cette œu-
vre". Il se leva, a mis ses vêtements, fait toutes 
les révérences qu’il connaissait et s’approcha pour 
serrer la main de celui qui semblait être le Maître; 
serré sa main avec toute la force qui était dans 
son corps; l’autre répondit avec une poignée douce 
et dit à l’oreille, "Que c’est-ce?" et en changeant 
de côté je lui chuchote à l’autre oreille "quel est 
son nom?". Sans savoir répondre, il s’est éloigné du 
Maître, regardant avec perplexité et la bouche 
pleine de flatteries prêtes à libérer. L’homme 
inexorable lui dit, "seulement des journaliers et 
des artisans; vous pouvez finir votre repas, vous 
reposer et demain retourner au village par le che-
min qui est difficile et long, mais court". Le mo-
nastère de la montagne, le monastère de Météora, 
a pris fin, les artisans ont suivi la règle, et les 
anacoretas ont pu résider en harmonie entre le 
ciel et la terre. Les Goliards ont continué leur 
chemin vers un autre chantier en construction, 
portant leur espièglerie et jovialité. Les ouvriers 
et les artisans ont continué leur chemin vers une 
autre construction qui nécessitait de leur travail, 
d’autres sont restés dans le village à la fin du che-
min difficile et long, mais court, pour maintenir 
l’œuvre. Et mon artiste, eh bien, il a appris 
que le chemin du retour vers le nord allait 
être difficile. 

comme sa sculpture faite en granit avait décoré le 
centre de la place ; bien qu’ils aient dû la retirer 
parce que personne ne comprenait ce qu’elle était 
et le maître boulanger avait besoin à nouveau de la 
meule pour moudre le blé; ou sa grande contribu-
tion à la maison du noble du Posso, le plus grand 
vitrial de la région; Même si cela a coûté à la for-
ge de s’enflammer avec la menuiserie. Mais une 
fois qu’il a été placé dans la salle de réunion du 
noble, quelle élégance et comment illuminait le sa-
lon; dommage qu’il n’a duré qu’un jour, et qu’il était 
à l’origine de toute la maison du noble qui a pris 
feu, qui aurait imaginé qu’il concentrerait la lumiè-
re et la focaliserait pour brûler tout. Mais il était 
touché par la main de D.ieu, je n’ai pas besoin d’é-
tudier pour connaître l’art, et que l’art le baigne 
dans son savoir. Celui qui a besoin d’étudier, quand 
on a D os de son côté; il se répétait encore et en-
core, D os le tirait toujours vers l’avant. Plongé 
dans ses pensées, et admirant comment la route 
était éclairée par le soleil et comme le monastère 
de Meteora s’élevait de plus en plus, il se rendit 
compte qu’il était déjà au pied de la montagne, 
mais il n’y avait aucun moyen de monter au monas-
tère, Il était le lieu indiqué pour observer la beau-
té et l’ampleur de la montagne, mais il n’y avait 
aucun moyen d’escalader la montagne raide. Avec 
beaucoup de colère, comme ces Goliards, ils se 
sont moqués de lui et ne l’ont pas averti qu’il ne 
pourrait pas arriver s’il continuait sur cette route, 
il est retourné sur ses traces. Résolu à se plaindre 
et s’il était nécessaire de faire expulser de Mé-
téora ces Moines Picaros. Il retourna au point où 
les chemins se séparaient, et prit le chemin dé-
laissé par lequel s’étaient éloignés les clercs er-
rants. Il était un chemin qui, difficile et dur, ne 
décrivaient pas bien, car le transit des animaux 
avec charge, il y avait seulement un feu allumé 
avec un chaudron suspendu, assis était le plus 
vieux des moines Picaros et à côté de lui, un autre 
vieil homme; semblable au moine, comme le reflet 
d’un miroir, ils se distinguaient seulement par 
leurs vêtements, et avaient des bâtons diffé-
rents; ils parlaient entre eux, et sans prêter at-
tention à l’étranger qui s’approchait. La première 
impulsion fut de crier sur ce vieux moine vaga-
bond, mais il était tellement fatigué et affamé 
qu’il le laissa pour plus tard, il s’approcha juste 
pour demander un plat de potage, et pouvoir se 
réchauffer au feu.  L’autre homme lui donna une 
portion de nourriture ; il était austère, et porteur 
d’un regard sévère, ne parlait qu’avec le Moine Vo-
leur, de la façon dont progressait la construction 
et de la manière dont s’organisaient les journaliers 
et les différentes corporations qui travaillaient,  



33 Les cahiers de recherche maçonnique 3ème trimestre 2024  /  N° 19 
38 Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 

Grande Loge Nationale des Rites Maçonniques 



 
 

Nom :                                    Prénom :                           

né (ée) le :                                        à :  

* Profession :  

Adresse personnelle :    

Adresse mail : 

Téléphone :                                                     Mobile :   

Souhaite être contacté (ée)                                                 Oui                              Non 

Pour les maçons (es):                                        

Initié le :                                                             Obédience : 

Actif :                                                             Démissionnaire : 

Compagnon le : 

Maître le :                                                               Degré le plus élevé :  

Souhaite : 

 

Dans tous les cas, demande ou contact envoyez cette fiche à : 

scdo.secretariat@gmail.com 

https://scdoccitanie.org/contactez-nous/ 

 

        
        

  

Les cahiers de recherche maçonnique 4ème trimestre 2024  /  N° 20 39 

FICHE LIAISON 


